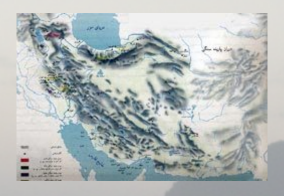
## pymansetareh@yahoo.com

## اطلس تاريخ ايران

# پارینه سنگی قدیم



به استناد دست افزارهاي سنگي ساده اي كه از انسان در مناطق شرقي و جنوب شرقي قاره آفريقا به دست آمده است، از پيدايش انسان بر روي اين كره خاكي حدود چهار ميليون سال مي گذرد. اين دوره را انسان شناسان دوران " پارينه سنگي " ناميده اند و بر حسب تغييراتي كه به مرور زمان در كاراكتر شدن اين دست افزارها پديد آمده، دوران پارينه سنگي به سه دوره قديم، مياني و جديد تقسيم شده است.

## ايران در دوره پارينه سنگي ( Lower Palaeolithic )

بررسيهاي باستان شناسي – انسان شناسي در ايران امروزي براي شناسايي دوره پارينه سنگي، هم جديد و هم محدود است. به دليل همين دو امر، اطلاعات به دست آمده نيز بسيار ناچيز و در محدوده ظن و گمان است. ولي به نظر مي رسد كه با توجه به جغرافياي طبيعي و وضعيت اقليمي ايران، در اين سرزمين دستهاي كوچكي از انسان به صورت پراكنده قادر به زيست و تامين نياز هاي غذايي خود بوده اند. اين گروهها با جمع آوري فرآورده هاي نباتي كه در ايران به صورت خود رو قابل گرد آوري و استفاده بوده اند و همچنين با شكار حيوانات و صيد آبزيان و شايد پرندگان، غذاي مورد نياز خود را تامين مي كردند و در امر تامين غذا از ابزارهاي بسيار ساده و متناسب با تهيه نوع غذا از سنگ، چوب و استخوان حيوانات سود مي جستند. به دليل قدمت اين دوره، وسايل و ابزارهاي ساخته شده از چوب و استخوان به كلي از بين رفته است و فقط ابزارهاي سنگي را انسان شناسان با بررسيهاي باستان شناسي از قسمتهاي مختلف ايران جمع آوري كرده اند. چون آثار دوره پارينه سنگي قديم را كه در چند منطقه از ايران گزارش كرده اند، بر اساس يك فصل بررسي چون آثار دوره پارينه سنگي قديم را كه در چند منطقه از ايران گزارش كرده اند، بر اساس يك فصل بررسي حاضر در نوشته هاي مربوط به اين دوره از حيات انسان در ايران، تا به دست آمدن مدارك دقيقتر، راه يافته است، ناچار به ارائه آنها به عنوان اسناد و مدارك دوره پارينه سنگي در ايران، مخصوصا" دوره قديم آن، هستيم. اين مدارك از سه منطقه ايران شناسايي شده اند كه عبارتند از:

- 1. منطقه اي در نزديكي " بقبقو " در حدود يكصدو چهل كيلومتري مشهد در اطراف بستر خشك " كشف رود" خراسان.
- أثاري شامل چند افزار سنگي از منطقه اي واقع در آذربايجان، در مثلث بين مراغه، تبريز و ميانه، نيز به دست آمده است كه بنا به گزارش متعلق به دوره پارينه سنگي قديم است.
- ابزار سنگي به دست آمده از منطقه " لديز " سيستان كه قدمتي برابر با يكصد هزار سال قبل دارند و از نظر فن ابزار سازي، آنها را جزو نوع آشولين ( Acheulean ) يعني جديدترين ابزارهاي سنگي دوره پارينه سنگي قديم طبقه بندي كرده اند. با توجه به چگونگي پراكندگي و توزيع مناطق معرف دوره پارينه سنگي قديم در ايران، جاي هيچ گونه ترديدي نيست كه بررسي و تحقيق درباره پارينه سنگي قديم در ايران به تنهايي و بدون در نظر گرفتن و ضعيت مناطق همجوار امكان پنير نيست از طرفي، مطالعات مربوط به دوره پارينه سنگي قديم در مناطق همجوار، يا انجام نشده است و يا چنان مغشوش و غير قابل قبول است كه قابل استناد نيستند مثلا"، در تركمنستان مطالعاتي كه در اين دوره انجام شده به هيچ صورت با واقعيت علمي مطابقت ندارد زيرا تمامي آثار سنگي قبل از استقرار در آن نواحي، به دوره ميان سنگي و نوسنگي منسوب شده اند علاوه بر موارد فوق، بايد افزود كه تعيين قدمت آثار از طريق استفاده از روشهاي علمي مانند آزمايشات موسوم به پتاسيم آرگون (Potassium Argon ) و تعيين جهت قطب مغناطيسي

( Magnetic Polarity Chronology ) و یا مقدار اورانیوم توریوم ( Magnetic Polarity Chronology ) که در دیگر نقاط جهان با موفقیت برای تعیین تاریخ دوره های پارینه سنگی به کار رفته است، هنوز بر روی آثار به دست آمده از ایران انجام نشده. به علاوه، وضعیت مربوط به دورانهای زمین شناسی از جمله دوره پله ایستوسین ( Pleistocene ) یعنی دوره که در آن انسان بر کره زمین پدیدار شده است، در ایران تاریک و مبهم می باشد.

# پارینه سنگی میانه



شواهد مربوط به دوره پارینه سنگی میانه در ایران بهتر از دوره قبلی است. آثار این دوره از نقاط مختلف ایران به دست آمده است. از نظر قدمت، این دوره در محدوده ای از تاریخ واقع شده است که آنجا آزمایشات کربن 14 بری تعیین قدمت آثار ممکن است. از این رو، می توان اطلاعات دقیقتری از وضعیت فرهنگی این دوره فرهم کرد. به نظر می رسد که این دوره فرهنگی در ایران از حدود یکصد هزار سال تا هشتادهزار سال پیش آغاز شده است. پیش آغاز شده این دوره را می توان از نوع موسترین ( moustrian ) طبقه بندی کرد. تولید این نوع ابزارها از غرب اروپا تا شمال آفریقا، و خاور نزدیك تا آسیای مرکزی رایج بوده است. هر چند تاریخ دقیق افول فرهنگ دارای دست افزار نوع موسترین در ایران کاملا" روشن نیست، ولی به نظر اکثر قریب به اتفاق انسان شناسان، این فرهنگ در حدو چهل هزار سال پیش پایان یافته است. بنابر این منطقی به نظر می رسد که طول این دوره فرهنگی را در ایران بین شصت تا پنجاه هزار سال پیش تصور کنیم.

محلهاي باستاني معرف اين دوره فرهنگي در ايران، بيشتر مناطق رشته جبال زاگرس، نواحي آذربايجان، كردستان و لرستان شناسايي شده اند. در مازندران، خراسان و خوزستان نيز آثاري از اين دوره به دست آمده است. در داخل فلات مركزي ايران در حوالي تهران يك محل، و محل ديگر در كرمان معرفي شده است. در ناحيه " لاديز " در بلوچستان كه مركز فرهنگ لاديزيان مي باشد، هنوز آثاري از دوره موسترين گزارش نشده است. بهترين نمونه هاي اين دوره فرهنگي، از نقاط مختلف باستاني نزديك خرم آباد در لرستان شناسايي شده اند. آثار به دست آمده از غارهاي " كنجي " غاريا پناهگاه سنگي " ارجنه " ( ارژنه ) غار " قمري پناهگاه سنگي " هوميان " كه در ناحيه كوهدشت خرم آباد قرار گرفته اند، ( كه محل اخير، در ارتفاع حدود 2000 متري از سطح دريا قرار گرفته است و در زمره مرتفع ترين محلهايي مي باشد كه آثار دوران سنگ در خاور نزديك از آن به دست آمده است ) ، معرف دوره پارينه سنگي ميانه در لرستان هستند. در ناحيه " هليلان " در دره رودخانه سيمره كه در ارتفاع حدود 900 متري از سطح دريا قرار گرفته است نيز، در هفت نقطه آثار دوره پارينه سنگي ميانه شناسايي شده است كه از آن جمله اند:" پل پاريك " ، " غارويلا" و " فارهوشي"

در " کاگیکا" در نزدیکی شهر کرمانشاه نیز آثار این دوره شناسایی شده است. در همین منطقه، در " غار بیستون " و پناهگاه سنگی " ورواسی " و نزدیك آنها در غار " خر " آثاری از دوره پارینه سنگی میانه با ابزارهای سنگی مشخصه نوع موسترین مورد شناسایی قرار گرفته اند. علاوه بر این مناصق که باید آنها را مراکز تجمع گروهای متعلق به دوره پارینه سنگی میانه تصور کرد، از نقاط باستانی پراکنده در ایران از قبیل : جهرم فارس و محلی واقع در دره رود کر در نزدیکی شیراز و همچنین، نزدیك " تل ابلیس "در کرمان و یا " غاز تمتمه " در نزدیك دریاچه ارومیه نیز، آثار دوره موسترین شناسایی شده است. در غار " که آرام " در گرگان نیز آثاری مشابه آثار موسترین جبال زاگرس به دست آمده است. اخیرا" نیز، نگارنده موفق به یافتن آثار دوره پارینه سنگی میانه در حوضه مسیله واقع در نزدیکی و رامین در جنوب تهران گردیده است.

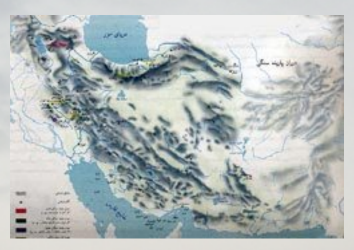
## پارینه سنگی جدید



اكثر آثار به دست آمده از دوره پارينه سنگي جديد در ايران از منطقه زاگرس جمع آوري شده اند و با وجود اينكه در ادوات سنگي تنوع زيادي ديده مي شود. به نظر مي رسد كه نحوه زندگي و فن ابزارسازي از دوره پارينه سنگي ميانه به جديد، در منطقه زاگرس تدريجي بوده است. يكي ديگر از ويژگيهاي فرهنگي منطقه اي و محلي در يكي ديگر از ويژگيهاي فرهنگي منطقه اي و محلي در نحوه ساخت ادوات و ابزارهاي سنگي است. آثار اين دوره كه از غار " يافته " واقع در نزديكي خرم آباد لرستان به دست آمده اند، قدمتي در حدود سي پنج هزار سال دارند. يكي از ويژگيهاي صنعتي دوره پارينه سنگي جديد در ايران، ساختن ادوات سنگي بسيار كوچك است كه اصطلاحا" " ريزتيغه " ناميده مي شوند. در خرم آباد، علاوه بر غار " يافته " از غارهاي " ارجنه" و " پاسنگر" نيز آثار اين دوره به دست آمده است. در غرب ايران در غار " خر " و پناهگاه سنگي " ورواسي " نزديك كرمانشاه نيز آثار دوره پارينه سنگي جديد شده

يي در دره هليلان در غارهاي " مارزور " ، " مارگورگلان سراب " ،" دارمار" وغار " گوگل " آثاري متعلق به اواخر دوره پارينه سنگي جديد ايران شناسايي شده است. هر چند به طور دقيق آغاز و پايان اين دوره در ايران به روشني معلوم نسيت، ولي به نظر مي رسد در حدود يازده هزار سال پيش اين فرهنگ در ايران ادامه داشته تا اينكه سرانجام با شروع دوره فراپارينه سنگي اين دوره خاتمه پذيرفته است.





اگر چه اکثر محققین آغاز این دوره را در منطقه زاگرس از حدود سیزده هزار سال پیش تصور کرده اند، ولی عده ای معتقدند از حدود بیست هزار سال پیش این فرهنگ از فرهنگ دوران پارینه سنگی مشتق گردید و تا أغاز دوران توليد غذا از طريق كشاورزي و دامداري، ادامه پيدا كرد. عده اي از باستان شناسان نيز قبلا" اين دوران را به نام میان سنگی مورد مطالعه قرار داده بودند. به طور کلي، ادوات سنگي این دوره کوچکتر و ظريفتر از ادوات سنگي دوران قبلي ساخته شده اند. در اين دوره انواع تيغه هاي سنگي ساخته شده و انواع توليد هاي از ریز تیغه های کوچك و ظریف مثلثی شكل برای تولید داس برای دروغلات خود رو استفاده می شد. این ريز تيغه ها را در كنار هم در دسته هاي چوبي، استخواني و يا شاخي قرار مي دانند و آنها را به كمك قير طبيعي، در محل شكافهاي ايجاد شده در دسته هاي محكم مي كردند. در حال حاضر ،بقایاي نخستین اجتماعات دوره فراپاینه سنگي در حوزه بحر خزر در چند غار در نزدیکي بهشهر به دست آمده است که زمان استقرار آنان در آن غارهااز حدود دوازده هزار سال پیش آغاز گردیده است. این غارها عبار تند از : " كمربند " ، " هاتو " و " على تپه ". البته به نظر مي رسد غار " على تپه " در حدود يازُّده هزار سال قبل متروك گرديد و غارُّهاي " هاتوً" و " كمر بند " كمَّي بِّسُ از أن در حدُّودُ اواسطُ هزاره هفتم یا ششم قبل از میلاد 0 حدود نه هزار یا هشت هزار سال پیش ) به کلی متروك شدند. به هر حال به نظر مي رسد در حدود هفت هزار سال پيش دوره فراپارينه سنگي در ايران به كلي خاتمه پيدا کرد و زندگی کشاورزی و تولید غذا، جایگزین زندگی از طریق جمع آوری و شکار و صید گردید.



ایران در دوره نوسنگی آگار دوران نوسنگی 🖰



در پایان آخرین مرحله پارینه سنگي که قبلا"دوران میان سنگي خوانده میشد و امروزه در نامیدن آن به فراپارینه سنگي توافق همگاني وجود دارد، دوران جدید آغاز شد که با تحولاتي که در صنایع و روش زندگي صورت گرفت، آن را دوران نوسنگي مي نامند.

تمامي حوادث و اتفاقاتي كه به وقوع پيوست تا انسان براي ادامه حيات دست از جمع آوري غذا و شكارورزي و صيد بردارد و با توليد غذا وارد مرحله نويني از زندگي فرهنگي گردد، كه ما امروز ادامه آن را مي گذرانيم ، از همين دوران فرهنگي كه اصطلاحا" نوسنگي ناميده شده، آغاز گرديد است. اين دوران در خاورميانه و ابران رود تر 9000 سال قبل شروع نشده است، در حالي در ساير قسمتهاي جهان گاهي چند هزار سال بعد از آن آغاز گرديد.

در ایران حدود 9000 سال قبل، گروههایی از جوامع انسانی با استقرار در یك منطقه و در نهایت یك محل ، دوره كوچ دائم از منطقه ای به منطقه ای دیگر و از محلی به محلی دیگر را پشت سر گذاشتند و دوره تولید غذا و سكونت در یك محل را آغاز كردند.

این دوران نسبت به سایر ادوار فرهنگي داراي چندین ویژگي است که از جمله آنها تغییراتي است که در شکل ظاهري برخي از ابزارهاي سنگي به وجود آمد تا عملکرد آنها را تغییر دهد و در جهت نیازهاي فني خود، آنها را به ابزارهاي کار آمدتري تبدیل کند.



ابزارهاي سنگي به سرعت تخصصي شدند. انواع تيغه ها، خراشنده ها و رنده ها، اسكنه ها و مته ها براي كاربردهاي خاص ساخته شدند و ابزارهاي خاص متناسب با توليدات كشاورزي نيز، به آنها اضافه گرديد. اين گروه را بيشتر هاونهاي سنگي، دسته هاونها، ساينده ها و ساطورهاي سنگي براي خرد كردن ساقه حبوبات و غلات و نظاير آنها، تشكيل مي دادند.

دوران نو سنگي در ايران را مي توان به چند دوره كوتاهتر بر اساس تحولات صنعتي ابزار سازي و يا نحوه زندگي، تقسيم كرد. آنچه رايج بوده است، تقسيم اين دوران به دو " دوره نوسنگي قبل از توليد و استفاده از سفال " ، و دوره نو سنگي توام با توليد غذا و استفاده از سفال " بوده است. اين تقسيم بندي را اگر براي منطقه محدود خاور نزديك و خاورميانه بتوان پذيرفت، با توجه به فر هنگ انسان در سطح جهان غير قابل قبول است. به عنوان مثال در ژاپن دوره نو سنگي از حدود ده هزار سال قبل شروع شده و از همان آغاز با توليد سفال كه به سفال نوع " جامون" ( jamon ) مشهور است، همراه بوده است. مردم دوره جامون علاوه بر سفال، از ظروف سنگي و همچنين تير و كمان نيز استفاده مي كردند و در محوطه هاي كوچك به سر مي بردند. اين مردم غذاي مورد نياز خود را از طريق جمع آوري و شكار صيد تامين مي كردند. نخستين توليد كنندگان غذا در حدود قرن سوم پيش ميلاد در ژاپن از طريق كشت برنج به تامين نياز هاي غذايي پرداختند كه با دوره "

يايوي " ( Yayoi ) آغاز شد.براي ايران در دوران نوسنگي، يعني در دوراني كه پايان آن استقرار كامل در روستاها و آغاز شهر نشيني است، نگارنده با توجه به مطالعات انجام شده انسان شناسي و باستان شناسي تقسيم بندي زير را پيشنهاد كرده است:

- الف ) دوره جمع أوري غذا.
- ب ) دوره گرد آوري و ذخير غذا.
- ج ) دوره تولید و استقرار در روستاها.

به موجب این تقسیم بندی، دوران نوسنگی ایران با جمع آوری غذا و شکار صید، که ادامه روش زندگی در دوره فراپاینه سنگی است، ادامه پیدا کرد، ولی با این تفاوت که تحولات و تغییرات چشمگیری در فن ابزار سازی به وجود آمد. از ریز تیغه ها به مراتب بیشتر از دوران قبلی استفاده می شد و ادوات سنگی تخصصی دیگری که در دوران قبلی سابقه نداشت، ساخته و به کار گرفته شد. آثار این دوره در غارها و پناهگاههای سنگی در قسمتهای مختلف ایران شناسایی شده اند که آثار موجود در غارهای " به هاتو " " و کمربند " مشخص ترین آنها هستند که تا کنون گزارش گردیده اند. در دوره بعد، یعنی دوره گرد آوری و ذخیر غذا که گاهی نیز با تولید نوعی سفال ساده همراه بوده است، انسان علاوه بر جمع آوری و شکار و صید برای تامین غذای مورد نیاز فوری، قسمتی از برداشت خود را نیز به صورت ساده و ابتدایی برای مدت کوتاهی ذخیره می کرده است تپه " گنج دره " در نزدیکی هرسین کرمانشاه و " تپه سراب " در شش کیلومتری شرق کرمانشاه، نمونه های از این دوره فرهنگی را ارائه می کند

در دوره بعدي كه توليد غذا أغاز شد، انسان علاوه بر توليد بخش مهمي از نياز هاي غذايي خود، موفق گشت تا با ایجاد سرپناههای ساده در معماری نیز قابلیتهای فرهنگی خود را ظاهر سازد و با ایجاد روستاهای کوچك موقت، در نهایت روستاهای دائمی را پدید آمورد که خود را مقدمه ای بر شهر نشینی محسوب می گردد. در ایران تمامی مراحلی را که انسان پیموده است تا از زندگی کوچ روی و خانه به دوش دائمی به مرحله آغاز نشینی وارد گردد، می توان با استنادات و شواهد عینی حاصل از بررسیها و حفریات انسان شناسی مورد مطالعه قرارداد. چنین مطالعه اي در ساير مناطق خاورميانه به آساني ايران امكان ندارد. با توجه به اين مهم است كه بايد خاورميانه و خاور نزديك، منطقه اي كليدي براي بررسي تحولات فرهنگي انسان تصور كرد و فرهنگ گاهواره تمدن مهد با وجود تغييراتي كه در هر دوره نسبت به دوره پيش پديد مي أمد، تمام يا جنبه هاي از نحوه فرهنگهاي پيشين باقي ماندند كه امروز با مطالعه أنها مي توان با سابقه فرهنگي برخي از گونه هاي فرهنگي انسان در خاور نزدیك نیز آشنا شد. به عنوان مثال، در تپه " گوران " در دره هلیلان كه در حدود 60 كیلومتري جنوب كرمانشاه واقع شده است، باستان شناسان موفق به شناسايي چگونگي بقاياي نخستين مرحله استقرار موقت در آن محل شده اند که می توان آن را پیشینه ای بر زندگی کوچ روی تصور کرد. در ایران که تاثیر ویژگیهای فرهنگی منطقه ای و محلی در نحوه ساخت ادوات و ابزارهای سنگی به دلیل چند گونگی وضعیت طبیعی و اقلیمی از دوره پارینه سنگی جدی آغاز شده بود، در دوران نوسنگی با وضوح بيشتري قابل بررسي است. به همين دليل، در بررسي ادوار مختلف دوران سنگي در ايران، تحولات فرهنگي هر منطقه باید به طور مستقل مورد بررسی قرار گیرد. در مطالعه حاضر، فقط به صورت بسیار فشرده به تغییراتي که در دوران نوسنگي در مناطقي که پژوهشهاي باستان شناسي آن مناطق بیش از سایر قسمتها صورت گرفته است، پرداخته خواهد شد. اهم این مناطق عبارتند از : جنوب غربی ایران، غرب ایران، منطقه فلات مركزي و شمال شرقي ايران. متاسفانه، هنوز گزارش كامل حفريات و بررسيهاي باستان شناسي انجام شده در سایر مناطق ایران منتشر نگردیده و اطلاعات موجود از حدود خبر نامه های کوتاه تجاوز نمی کند. به همين سبب، ارائه نمونه هاي مشخص از تحولات و تغييرات فرهنگي ايران در دوران نوسنگي به مناطقي در جنوب غربي و غرب، فلات مركزي و شمال شرقي ايران در اين مختصر محدود مي باشد. بنابراين ، به اجمال ویژگیهای فرهنگی این دوران را در چندین محل باستانی فهرست وار نام می بریم. در نقشه ها نیز، محلهاي تقریبي باستاني را که گزارش بررسي و حفریات آنها چاپ و منتشر شده است ( هر چند به صورت خبر نامه هاي كوتاه ) تعيين مي نماييم.

در منطقه دهلران در نزدیك رود خانه مهمه، پنج تپه باستانی واقع شده اند كه یكی از آنها تپه " موسیان " است كه براي نخستين بار در سال 1930 ميلادي ( 1309 ه.ش.) گمانه زني شد و ديگري، تپه " علي كش" است كه حفاري در أن در سال 1961 ميلادي ( 1340 ه.ش. ) انجام گرفت. اين تپه براي دومين بار در سال 1963 ميلادي ( 1342 ه.ش. ) حفاري شد و سه دوره فرهنگي – از أغاز دوره نوسنگي تا پايان دوره استقرار كامل در روستاها – در أن تشخيص داده شد كه خود يكي از محلهاي باستاني است كه مي توان مراحل مختلف تحول و تغییرات فرهنگی را از گرد آوری غذا تا تولید غذا در یك محل، در آن مورد مطالعه قرار داد. ساكنان اوليه اين محل را شباناني تشكيل مي دادند كه در فصل مناسب سال از ارتفاعات لرستان براي برداشت محصولات نباتي خودرو، به گوشه شمالي دشت خوزستان سرازيز مي شدند. اين تازه واردان در خانه هاي تك اتاقی به سر می بردند که دیوارهای آن را سله می ساختند و پس از چرای احشام خود و برداشت غلات خود رو منطقه، هنگام أغاز فصل گرما به ارتفاعات لرستان مراجعت می کردند، این دوره " بزمرده " نامیده اند. در دوره بعد یعنی، دوره " علی کش" سکنان این محل علاوه بر جمع آوري غلات و حبوبات خودرو منطقه، به شخم زمین می پرداختند و در کشت زمینهای کشاورزی، فعالیتهای محدود داشتند. اینان، همانند مردم دوره " بزمرده " هنگام فرارسيدن فصل گرما منطقه را ترك مي كردند. مردم دوره " علي كش " در خانه هاي زندگی می کردند که دیوار های آن از سله ساخته می شد و بیش از یك اتاق داشت، و در حیاط منزل، اجاق نیز برای تھیہ غذا می ساختند. اموات خود را داخل روستا و زیر کف مناطق مسکونی ہمراہ با وسایل شخصی متوفی دفن می کردند. مردم دوره " علی کش " – همانند دوره قبل – ظروف خود را از سنگ می تراشیدند و از سنگ و چوب و استخوان ابزار مورد نیاز را تهیه می کردند. در این دوره، سفال هنوز تولید نشده بود. مردم دوره " على كش " در أخرين مرحله گرد أوري و ذخير غذا و نخستين مراحل توليد كامل غذا و استقرار زندگی روستاها سومین دوره فرهنگی مشخص شده در " علی کش" ، به نام " محمد جعفر " نامیده شده است. آنان مردمی کشاورز و دامدار بودند و در روستایی که منازل آن را با چینه می ساختند، به سر می بردند و از ظروف ساده کر دند این چنی وضعیت لایه های فرهنگی، که در ایران مورد بررسی قرار گرفته است، و هر سه مرحله نو سنگی كه مي توان در يك محل مورد مطالعه قرار داد، شاخص چگونگي تغييرات فر هنگ دوره نو سنگي در خاور در خوزستان و جنوب غربي ايران، نقاط باستاني ديگري نيز مورد بررسي قرار گرفته اند كهآثار بدست أمده از أنها، قابل مقايسه با آثار به دست أمده از " علي كش " هستند كه عبارتند از : " چغابنوت " در كنار رود خانه دز ، " چغاميش " در جنوب دز فول ، " بنه فاضلي " در دو كيلومتر ي شمال چغاميش ، تپه " جعفر آباد " در كنار رودخانه شائور در سه كيلومتري شمال شوش در كنار انديمشك به اهواز، تبه هاي " بند بال " ، " بو هلان " ، " جوي " در اطراف تيه جعفر آباد و خود تيه باستاني " شوش " ، ( قسمت أكرويل أن ) در دهلران نيز علاوه بر موسيان و علي كش، تپه هاي باستاني ديگدي مانند: " چغا سفيد " ، چغاسرخ " ، مهمه " ، " خزینه " و " بیات " مراحل پیشرفته تر استقرار دایم در روستاها و دوران نو سنگی با تولید غذا و استفاده از سفال را معرفي مي نمايند. در چشمه ماهي " هفت تپه نيز، آثار دوران نوسنگي شناسايي شده است. تپه " تولایی " ، تپه " ابوفندوا " وتپه " قبرشیخان " از دیگر محلهای باستانی معروف دوران نو سنگی در جنوب غرب ایران هستند.

## غرب و شمال غربي ايران

در غرب ايران كه از نظر مطالعات باستان شناسي گاهي نيز به آن منطقه زاگرس گفته مي شود، آثاري از ادوار مختلف تغييرات و تحولات فرهنگي دوره نو سنگي در ايران را مي توان مورد بررسي ومطالعه قرار داد . داد .

در حدود 60 كيلومتري كرمانشاه در هوليان (هليلان)، تپه "گوران "مورد بررسي و حفاري قرار گرفته است كه در آن 21 لايه باستاني تشخيص داده شد و از دو لايه تحتاني – گرچه چند پيكرك گلي پيدا شد – ولي سفال مشاهد نگشت. اولين نمونه بقاياي معماري كه عبارت بو دند از چند پاره ديوار گلي از لايه 16 به دست آمد. گاهي پس ديوار ها را با سنگ ساخته بودند و ديوار ها و كف بعضي از قسمتهاي را با كاهگل اندود كرده بودند

نخستين ساكنان تپه "گوران " در كلبه هايي به سر مي بردند كه ديوار هاي آنها را با تنه درختان مي ساختند و سپس روي آن را با گل اندود مي كردند. اين ساكنان زندگي كوچ روي داشتند. نخستين نمونه سفال از لايه 19 به دست آمد كه بسيار ساده و خشن بود. همزمان با استفاده از اين نوع سفال، از نوع ديگري سفال كه داراي نقوش ساده هندسي بود نيز استفاده مي شد. با توجه به نوع معماري دو لايه اول تپه "گوران " به نظر مي رسد كه ساكنان اوليه " گوران" را كوچ نشينان منطقه تشكيل ميدادندكه فقط مدتي كوتاهي در محل به سر مي بردند و در فصل نامناسب سال، به ساير نقاط كوچ مي كردند.

از ديگر نقاط باستاني غرب ايران، تپه " سراب " و تپه " آسياب " مي باشند. اين تپه ها در حدود 6 كيلومتري شمال شرقي كرمانشاه واقع شده اند.

به نظر مي رسد كه ساكنان تپه " آسياب " در توليد غذاي مورد نياز خود دخالت چنداني نداشته اند. اين ساكنان، خانه هاي مدوري داشتند كه قسمتي از آن را در زمين حفر مي كردند. ولي، بقاياي به دست آمده از تپه " سراب " نمايانگر " يك زندگي روستايي ابتدايي است كه ساكنان آن فاقد صنعت سفالگري بودند انا به تدريج به اين فن دست يافتند.

تپه دیگري که در نزدیکي این دو محل واقع شده است و به نام " سیابید" خوانده مي شود، مرحله استقرار کامل در روستا را همراه با تولید غذا معرفي مي نماید. در حدود 10 کیلومتري غرب شهر هرسین و در کنار جاده ارتباطي هرسین – کرمانشاه، تپه باستاني " گنج دره " واقع گردیده است که حفاري آن در سال 1965 م. ( 1344 ه.ش. ) آغاز و در سالهاي 1967 م. ( 1346 ه.ش. ) 1969 م. ( 1348 ه.ش. ) و 1974 م. ( 1353 ه.ش. ) نیز ادامه یافت و در نتیجه این حفریات پنج دوره استقرار مشخص شد. قدیمي ترین قطعه سفال دوران ه.ش. ) نیز ادامه یافت و در نتیجه این حفریات پنج دوره استقرار تپه" گنج دره " یافت شده است. قدمت این قطعه سفال که دار اي خميري به رنگ خاکستري تیره و در حراراتي کم پخته شده است، با استفاده از تعیین قطعه سفال که دار اي خميري به کربن 14، در حدود 8450 سال قبل از میلاد تعیین شده است. آثار معماري قدمت آثار با روش موسوم به کربن 14، در حدود 8450 سال قبل از میلاد تعیین شده است. آثار معماري قدیمترین طبقه استقرار را، حفره هاي کوچك مدوري تشکیل مي دهند که در زمین حفر شده اند. طبقات قدیمترار بالاتر، شامل خانه هايي است با اتاقهاي مستطیلي شکل و فاقد پي سنگي که سطح دیوار و کف آنها با کاهگل اندود شده بود. به طور کلي، " گنج دره "تپه اي است که مراحل اولیه استقرار دایم در روستاها را در غرب ایران معرفي مي نماید.

يكي ديگر از محلهاي باستاني غربي ايران كه همانند تپه هاي " سراب " و " آسياب " و " سيابيد" و " گنج دره " معرف حضور انسان در دوره نوسنگي در غرب ايران هستند، تپه " عبدالحسين " است كه گزارش حفريات در آن اخيرا" منتشر شده است. ايت تپه در 65 كيلومتري مشرق تپه " گنج دره " واقع شده است. علاوه بر " سه گابي " يكي ديگر از نقاط باستاني واقع در غرب ايران كه بايد در ارتباط با دوره استقرار دائم در روستاها مورد مطالعه قرار گيرد، " گودين "تپه است كه در نزديكي كنگاور و در كنار رودخانه " گاماساب " (گاماس آب ) قرار گرفته است. آثار دوران نوسنگي در اين تپه ( دوره هفتم ) از دو گمانه آزمايشي كه در سال 1965 ميلادي ( 1344 ه.ش. ) حفر گرديدبه دست آمده است. ساكنان دوران نوسنگي در تپه " گودين " در خانه هايي مي زيستند كه ديوار هاي آن را با چينه مي ساختند و از ظروف ساده سفالي و سنگي استفاده مي كردند. تاريخي كه براي دوران نوسنگي " گودين "(دوره هفتم ) پيشنهاد شده است، بين سنگي استفاده مي كردند. تاريخي كه براي دوران نوسنگي " گودين "(دوره هفتم ) پيشنهاد شده است، بين مع دفي مي نماند

در كردستّان در نزديكي تپه باستاني " زيويه " محلي به نام تپه " سيوان " مورد مطالعه قرار گرفته است و در نتيجه حفاري دو گمانه آزمايشي كوچك، مشخص شده كه اين محل معرف دوران نوسنگي و استقرار كامل در روستاها همراه با توليد غذا و استفاده از سفال است.

در شمال غربي اير آن در جنوب درياچه او رميه در دره سولدوز، حفرياتي در چندين تپه باستاني انجام شد كه آثار به دست آمده از "حاجي فيروزه "معرف مرحله اي از دوره نوسنگي است كه ساكنان آن با كشاورزي و دامداري غذاي مورد نياز خود را تامين مي كردند و داراي ظروف سفالي متنوع از نظر شكل و كاربرد و تزيين به دند

در اين دوره ، سه محل باستاني مراحل مختلف فر هنگي، از استقرار دائم در روستاها در هزاره ششم پيش از ميلاد تا آغاز استقرار در شهرها در هزاره چهارم پيش ميلاد، را معرفي مي كنند كه به ترتيب از قديم به جديد، آثار هر دوره از تپه هاي احاجي فيروز "، " دالما" وبالاخره " پيزدلي " به دست آمده اند. تپه " حاجي فيروزه " كه به صورت بر جستگي كوچكي در دو كيلومتري تپه " حسنلو" در دره سولدوز در جنوب درياچه اروميه و شمال شرقي " نقد " واقع شده است، براي نخستين بار در سال 1958 م. ( 1337 ه.ش.) حفاري شد.

ساكنان تپه "حاجي فيروز" ، منازل خود را كه به صورت اتاقهاي منفرد با تقسيماتي داخلي بود، با خشتهاي نامنظمي مي ساختند كه با دست به آنهاشكل داده بودند و ديورها و كف اتاقها را با كاهگل اندود مي كردند. اموات خود را در داخل روستا و گاهي در گوشه اتاقهاي اصلي دفن مي كردند و هداياي همراه اجساد در گور قرار مي دادند. هر خانه متشكل از يك اتاق مستطيل شكل بود كه با يك ديوارك داخلي به دو قسمت تقسيم مي شد. اين خانه، هم محل زندگي و استراحت بود و هم محل انجام كارهاي روزانه از قبيل آماده كردند غذا و

طبخ آن. به همین علت در قسمتی که برای کارهای روزانه اختصاص یافته بود، اجاق برای طبخ غذا وایجاد گرما و انبارهای کوچك برای ذخیر مواد خوارکی مورد مصرف، تعبیه می شد. درمیان سفالهای به دست آمده از تپه "حاجی فیروز "،قطعاتی از نوع سفالی که به اصطلاح " سینی پوست کنی " نامیده می شوند به دست آمد که به نظر می رسد از آنها برای طبخ نان استفاده می کردند. کنی " نامیده می شوند به دست آمد که به نظر می رسد از آنها برای طبخ نان استفاده می کردند. از دیگر محلهای باستانی در شمال غربی ایران که آثار به دست آمده از آنها معرف دوران نو سنگی می باشد، می توان از " یانیك تپه " واقع در شمال شرقی در یاچه ارومیه و " اهزنجان " واقع در دشت سلماس در گوشه شمال غربی در یاچه ارومیه نام برد. با توجه به بررسی اجمالی که به آن اشاره شد، به نظر می رسد که در غرب ایران ( در گستره ای از جنوب غربی و دشت خوزستان تا شمال غربی و دشت سلماس در راستای سلسه جبال زاگرس می توان مراحل مختلف تطور فرهنگی در دوران نوسنگی از جمع آوری غذا تا دوره گرد آوری و ذخیره غذا واز این دور تا دوره تولید غذا و سرانجام آغاز شهر نشینی، را در این زمان که تقریبا" سه هزار سال از تاریخ فرهنگ انسان را شامل می شود و از حدود 10000 سال تا7000 سال پیش را در بر می گیرد، مورد بررسی دقیق قرار داد.

### فلات مركزي ايران (شامل ساحل جنوبي درياچه خزر)

مطالعات باستان شناسي در منطقه فلات مركزي ايران، نسبت به منطقه غرب به ويژه جنوب غربي بسيار جديد است و سابقه آن به سال 1930 م. ( 1309 ه.ش. ) مي رسد. تا قبل از حفريات دانشگاه تهران در دشت قزوين، آثار به دست آمده از تپه " سيلك " كاشان شاخص ادوار مختلف دوران نوسنگي در فلات مركزي ايران بود. ولي، با حفريات در دشت قزوين و مطالعات انجام شده بعدي بر روي آثار به دست آمده از تپه هاي سه گانه " زاغه " ، " قبرستان " و تپه " سگز آباد " مشخص شد كه تاريخ تطور فرهنگ را در فلات مركزي ايران از دوران نويسندگي تا اواسط دوره هخامنشي مي توان در اين سه تپه با ستاني مورد مطالعه دقيق قرار داد. تپه " زاغه " در دو كيلومتر و سيصد متري شمال شرقي داد. تپه " سگز آباد " نيز در هشت كيلومتر ي شمال روستاي " سگز آباد " از بخش بوئين زهرا واقع شده است. تپه " سگز آباد " نيز در هشت كيلومتري شمال روستاي " سگز آباد " از بخش بوئين زهرا واقع شده است.

ساکنان " زاغه " در ابندا منازل خود را از چینه بنا کردند و به تدریج با خشتهایی که با دست شکل داده شده بود، دیوار خانه های را می ساختند. کف و دیوار منازل را با کاهگل اندود می کردند. گاهی نیز دیوار منازل را با رنگ تزیین می کردند. اموات را در داخل روستا و همراه با هدایا دفن می نمودند. ظروف سفالی ساده و منقوش به کار می بردند و و غذای مورد نیاز را از طریق کشاورزی و دامداری تامین می کردند. ساکنان زاغه در حدود 7000 سال پیش این روستا را ترک کردند و به محل دیگری رفتند. در فلات مرکزی ایران، محلهای باستانی دیگری نیز شناسایی شده اند که از نظر فر هنگ با آثار به دست آمده از تپه " زاغه " همزمان هستند. اهم از این محلها عبارتند از : " سیلک کاشان " ، " چشمه علی " نزدیک شهر ری در جنوب تهران " قره تپه " شهریار " و اسماعیل آباد " ساوج بلاغ کرج " پوئینک " وارمین. همچنین، در شرق تهران در " دلاریان " سمنان و " شیر ژیان " نزدیک تپه حصار دامغان نیز آثار دو غار " کمربند" و " هاتو " واقع در ساحل دریاچه خزر در هشت کیلومتری بهشهر نیز آثار دوران نوسنگی به دست آمده است. هر چند گزارش حفریات " مهران آباد " ساوه هنوز منتشر نشده است. و از " قمرود " فقط چند سطر اطلاع به صورت خبرنامه در دست است، ولی آثار این دو محل نیز معرف دوران نوسنگی فلات مرکزی هستند. اخیرا" نیز، در خبرنامه در دست است، ولی آثار این دو محل نیز معرف دوران نوسنگی فلات مرکزی هستند. اخیرا" نیز، در یک تپه باستانی به نام تپه " شغالی " واقع در پیشوای ورامین، آثار دوران نوسنگی خلات مرکزی هستند. اخیرا" نیز، در

## فلات مركزي، شمال شرقي و ساير قسمتهاي ايران در دوران نوسنگي

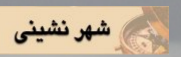
در شمال شرقي ايران، اثار دوران نوسنگي در محلهاي باستاني واقع در شمال شهرستان شاهرود نزديك بسطام و نزديك شاهرود و همچنين در دشت گرگان در دو محل " تورنگ تپه " و " ياريم تپه " شناسايي شده اند. در تپه " سنگ چخماق " در كنار جاده شاهرود به بسطام، آثار دوران نوسنگي به صورت خانه هايي كه ديوار آنها با خشت و چينه ساخته مي شد و ساكنان خانه ها از طريق كشاورزي و دامداري غذاي مورد نياز را تامين و از ظروف ساده سنگي و سفالي استفاده مي كردند. شناسايي شده است. نظير چنين آثاري، از محل باستاني " خوريان " واقع در جنوب غربي شاهرود نيز به دست آمده است. در ساير قسمتهاي ايران، از جمله كرمان در محلهاي باستاني " تل ابليس " در دره مشيز " تپه يحيي " در دره سو غان، نزديك روستاي دولت كرمان در محلهاي باستاني شده است. در جلگه مرودشت فارس نيز آثار به دست آمده از تپه هاي " آباد نيز آثار دوران نوسنگي شناسايي شده است. در جلگه مرودشت فارس نيز آثار به دست آمده از تپه هاي " گپ " ، " جاري " ، " نخودي " ، " موشكي " و " باكون " ، آثار اين دوران مرود بررسي و مطالعه قرار

گرفته است. همچنین، در اطراف شیراز و کازرون نیز آثار دوره استقرار در روستاها از محلهایی چون " جلیان" ، " بیزدان " " کوتاهی " و " کازرون " شناسایی شده است .

- 1. "سه گردان "واقع در شمال غربی نقده در آذربایجان غربی.
- 2. " تپه گرد " در يك كيلومتري جنوب شرقى دهكده چله گاه در بخش لردگان بهبهان .
  - " تل تیموران " در یك كیلومتري مغرب قصبه كوشك ارسنجان فارس.
    - 4. "تل شغا" نزديك شيراز.
    - منطقه دماوند، بررسی آثار دوران سنگ.
    - 6. " تپه جمشيدي " در دشت خوا در دره نهاوند.
- 7. " قلعه رستم " از توابع بخش لرد جان در 82 كيلومتري جنوب غربي بروجن، بين دهكده سيله و جوانمردي.
  - 8. " غار کربوتا" ،نزدیك دهکده تازه کند، با آثار دوره نو سنگی.
  - 9. "غار غلاباد " بين بوكان و مياندوآب، با آثار دوره فراپاينه سنگى.
  - 10. " غار مزدوران " ، در مزدوران، نزدیك مشهد، با آثار دوره نو سنگی .
  - 11. بناهگاه سنگي " ملهان " در جنوب شاپور ( سلماس ) از دوره نو سنگي.



تپه زاغه - يك خانه روستايي هزاره پنجم پيش از ميلاد



فرمنگهای شمال غربی ایران

فرمنگهای فلات مرکزی



### فرهنگهاي فلات مركزي

#### تيه سيلك

تپه جنوبي " سيلك " با مساحتي بيش از دو هكتار در سه كيلومتري جنوب شرقي شهر كاشان معرف دوره هاي سو، هاي سوم و چهارم سيلك است. اگر چه از لحاظ فرهنگي دوره سوم سيلك ادامه دوره دوم در تپه شمالي است، اما پيشرفتهاي چشمگيري كه در امور فني نصيبصعنعتگران ساكن آن شد، اين دوره را از دوره هاي پيشين و بعدي، يعني دوره هاي دوم و چهارم به گونه اي بر جسته جدا و متمايز مي سازد.

دور قسوم آز هشت لایه استقر آر تشکیل شده است. اواسط این دوره که همر مان با دوران شکوفایی صنعت و فن در سراسر فلات مرکزی است، پیشرفتهای شگرفی را در صنایعی همچون سفالگری و فلز کاری به نمایش می گذارد. از زمان لایه چهارم از دوره سوم، به علت افزایش تقاضا برای سفال و گسترش مبادلات تجاری که نیاز به وسایل حمل و نقل کالا را بیشتر می کرد، سفالگران سیلك برای تولید سفال انبوه دست به اختراع چرخ سفالگری زدند. این زمان در حدود 4500 ق.م. بود. اما، بزرگترین رویداد در ایجاد تحولات صنعتی، تجاری، سیاسی و اجتماعی در عصر باستان را که راهگشای پیدایش تمدنهای بزرگ و ظهور امپراتوریها شد، کشف فلز و دوب آن بود. این تحول عظیم صنعتی نخستین بار و به طور تقریبا" همزمان در دو منطقه مرکزی انتها و نوب ته پیاده و دو در فلات مرکزی ایران در تپه "قبرستان " قزوین در حدود اواخر نیمه اول هزاره نیجم ق.م. و یکی دو قرن بعد در " تل ابلیس " در استان کرمان به وقوع پیوست. در " سیلك " صنعتگران با ذوب مس و ریختن آن در قالبهای باز، ابزار ها و ادوات متعدد و گوناگون مانندتبر، چکش، کانگ یك سر، کانگ دو سر، تیغ خنجر، سوزن، سنجاق، اسکنه و قام تولید کردند و آنها را



#### تیه قبرستان

در حفریات تپه " قبرستان " در هشت کیلومتري شمال روستاي سگز آباد در دشت قزوین، دو کارگاه ذوب مس همراه با چندین نوع قالب باز، چند نمونه بوته ذوب مس، کوره مس و مقدار زیادي سنگ اکسید مس به دست آمد.

ساكنان تپه قبرستان در تمامي طول دوره دوم (همزمان با لايه هاي چهارم و پنجم از دوران سوم سيلك) در خانه هاي يك، دو و يا سه اتاقي مي زيستند. در ميان خانه ها چند كارگاه سفالگري و فلزكاري نيز شناسايي شد اما بزرگترين اثر معماري ساختماني وسيعي است با ديوار هاي ضحيم ويك حياط مركزي و 9 اتاق كه به احتمال زياد نشان دهنده نوعي حكومت و يا نظام اداري در او اسط هزاره پنجم ق.م. در فلات مركزي ايران است.

محوطه هاي شناخته شده ديگر اين فر هنگ عبارت اند از : تپه حصار " در سه كيلومتري شرق شهر دامغان،

چشمه علي در شهر ري " ، مرتضي گرد" در حدود پنج كيلومتري جنوب چشمه علي و در سمت راست جاده ري به عباس آباد در فاصله 9 كيلومتري از تهران، " قره تپه " شهريار به فاصله حدود 20 كيلومتري جنوب غربي تهران .

## فرهنگهاي شمال غربي ايران

## يانيك تپه گوي تپه و تپه هاي سولدوز

مدارك مربوط به ادوار پيش از تاريخ استقرار در منطقه آذربايجان در شمال غربي ايران، به طور پراكنده از چند تپه باستاني به دست آمده است. اگر چه هيچ يك از اين تپه ها در سطح وسيعي حفاري نشده است، اما آثار به دست آمده نشان مي دهد كه از اواخر دوران نوسنگي و اوايل دوران فلز، ساكنان آذربايجان به صورت جوامع روستايي زندگي مي كردند و در مقايسه با جوامع همزمان ساكن در مناطق خوزستان و فارس، در مراحل ابتدايي تري بودند.

" يانيك تپه" در 20 كيلومتري جنوب غربي شهر تبريز واقع شده است. قديمترين لايه هاي استقرار در اين تپه، آثار متعلق به حدود اواسط هزاره چهارم ق.م. را ارئه مي كند. سفالهاي قديمي، پوششي قرمز دارند كه آنها را با نقشهاي ساده تزيين كرده اند كه خود از ويژگيهاي سنتي سفالگري منطقه درياچه اروميه است. از اين همين دوره ظروفي با تزيين نقش انسان به دست آمده است كه براي عدسي چشم از سنگ ابسيدين شفاف استفاده كرده اند. به احتمال بسيار زياد، اين نوع سنگ از معادن واقع در كوههاي سهند استخراج شده است كه به فاصله كمي در شرق اين محوطه باستاني واقع شده و نوع آن با نوع به دست آمده از " يانيك تپه " بسيار شبيه است

شواهد بیشتري نیز درباره عصر فلز از "گوي تپه " به دست آمده که در 5 کیلومتري جنوب شرقي ارومیه واقع شده است. در "گوي تپه " از لایه M بقایاي دیوار هاي خشتي بر روي پي سنگي مشخص شد. همچنین ، قطعاتي از ابزار هاي مسي همراه با ادواتي از سنگ ابسیدین به دست آمده است. با این تیغه هاي سنگي مقداري تراشه و خرده سنگ نیز به دست آمده که حکایت از وجود کارگاه در محل میکند. بیشتر سفالهاي لایه M پوششي نخودي دارند که با نقوش هندسي به رنگهاي سیاه و قهوه اي تزیین شده اند. این سفالها بیشتر به سفالهاي همزمان خود در آسیاي صغیر شباهت دارند تا به سفالهي بین النهریني. در دوره سولدوز در چند کیلومتري جنوب دریاچه ارومیه، در چندین تپه مانند " حسنلو" " حاجي فیروز " " دالما" " پیزدالي" آثار متعلق به ادوار گوناگون پیش از تاریخ به دست آمده است.

آثار تبه "حاجي فيروز" معرف استقرار انسان در مرحله نو سنگي در اين منطقه است كه داراي سفالي ساده و ابتدايي بودند و با توليد از طريق كشاورزي، بخشي از نيازهاي غذايي خود را تامين مي كردند. " دالماتپه " در طول هزاره پنجم ق.م. و تپه " پيزدلي" در طول بخشي از هزاره چهارم ق.م. آباد و مسكوني بوده اند. ابعاد تپه " پيزدلي " و آثار به دست آمده از آن ، حكايتاز نوعي زندگي ساده روستايي در اين منطقه دارد. اشياي به دست آمده از اين تپه را عموما" تيغه هاي سنگ چخماق و ابسيدين و نيز، ابزارهاي استخواني تشكيل مي دادند همچنين استخوانهاي به

دست آمده بیشتر به جانوران شکار شده مانند گوزن تعلق داشتند <sub>.</sub>



## تیه های گودین و سه گابی

بقاياي باستاني منطقه كو هستاني غرب مركزي، در سلسله حفرياتي در تپه هاي "گودين " و " سه گابي " شناسايي شده استكه اين آثار را به دوازده دوره تقسيم كرده اند. از قديمترين آنها، يعني دوره هاي دوازدهم ( دوره شاهين آباد) و يازدهم ( دوره كوچه) به ترتيب در هزاره هاي ششم و پنجم، تا كنون هيچ چيزي منتشر نشده است. دوره دهم ( 4100- 4600 ق.م. ) معرف سفال " دالما " در دره " سولدوز" است. دوره نهم (

3850 – 4100 ق.م. )كه نخستين بار در تپه " سه گابي " شناسايي شده، به دوره سه گابي نامگذاري شده است. سفال اين دوره، از يك سو به سفال دالما و از سوي ديگر به سفال سيلك 3، لايه هاي چهارم و پنجم شباهت دارد. از دوره ششم ( 3700 – 3850 ق.م. ) به نام طاهر آباد هیچ اطلاعی انتشار نیافته و تنها گفته شده است كه معرف فر هنگ كاملا" جديدي مي باشد. كه براي نخستين بار در دره " كنگاور " مشاهده گرديده است. دوره هفتم يا دوره " حسين أباد " ( 3500 – 3700 ق.م. ) داراي سفالي است با ماده چسباننده كاه، با پوششی به رنگ اغوانی گوجه برقانی با تزیین افزوده که به دور لبه ظرف حلقه زده است. دوره ششم ( 3200 – ب 3500 ق.م. ) يا دوره " چشمه نوش " از نوع فرهنگهاي سفال نخودي با نقش قهوه اي تيره است. ارتباط نزدیك و خویشاوندي میان گودین ششم با دوره چهارم در تیه قبرستان در دشت قزوین ( همزمان با سيلك سوم لايه هاي 6و 7 ) انكار ناپذير است. دوره پنجم ( 3000 – 3200 ق.م. ) كه در واقع تداوم دوره ششم است، دوره اي مي باشد كه در طول أن بخش مهمي از قلعه بالاي تبه در اختيار تجار ايلامي مقدم قرار داشته است. دوره چهارم یا دوره یانیك ( 2450 – 2950 ق.م. ) همان گونه كه از نامش بیدا است، پس از سرازیر شدن مردم فر هنگ یانیك به قسمتهای جنوبی تر ایران به اشغال آنان در آمده است. دوره سوم یا دوره گودين ( 1300- 2400 ق.م. ) وسيعترين و پرجمعيت ترين دوره ها بوده است. اين دوره كه با دوره سوم گيان همزمان بود، سفالي به رنگ نخودي دارد كه اغلب با خطوط پهن موازي و گاهي با نقوش جانور ان تزبین شده است. تعدادي از خمره هاي بزرگ که از منطقه قبرستان به دست آمده است. براي تدفین اطفال به كار رفته بود. دوره دوم به مادها و دوره اول از آن قرون اخیر اسلام است.

#### سرزمین انشان

آثار قدیمترین استقرار شناخته شده در دره رود کر که به دوره " موشکي" معروف شده است ( حدود 5000 ق.م. ) در شش تپه، از جمله موشکي شناسايي شده است. سفال این دوره از نوع سفال با نقش سیاه بر زمینه قرمز داغدار با ماده چسباننده کاه بوده است. از ویژگیهاي سفال موشکي سطح هاشور متقاطع است و ظروف آن اغلب زاویه اي در بدنه دارند.

دوره دوم که از تل " جاري " شناسايي شده و به دور جاري شهرت يافته است، سفالي با نقش قهوه اي يا سياه بر روي زمينه اي نخودي رنگ دارد و گل آن مخلوط با ماده چسباننده کاه است. بقاياي فر هنگي دوره جاري در 46 تپه ديگر مشاهده شده است که اغلب آنها در منطقه غرب رود کر واقع شده اند. در اواخر دوره جاري، وقفه کو چك در استمرار سنت سفال منقوش پديدار گشت و نوعي سفال ساده با ماده چسباننده کاه و بدنه ضخيم، که به سفال " باکون " BI معروف است، جاي آن را گرفت اين سفال در 95 تپه گزارش شده است و براي آن تاريخي برابر 4500 ق.م. قائل شده اند.

سفال ساده باكون BI در حدود آغاز هزاره چهارم يا اواخر هزاره پنجم ق.م. با سفال منقوش ديگري جايگزين شد كه به سفال منقوش باكون شهرت دارد. اين سفال در بخش سفلاي دره رود كر 139 تپه شناسايي شده است. سفال منقوش باكون در اواسط نيمه دوم هزاره چهارم ق.م. جاي خود را به نوع سفال ساده قرمز يا خاكستري داد كه ما قبلا" در شوش و بين النهرين با آن آشنا شده ايم. اين سفال در منطقه فارس به سفال " لاپويي " يا باكون AV معروف است و آن، سفالي است قرمز داغدار با پوشش قرمز و ماده چسباننده پودر شن يا ماسه به نسبت در شت كه به اشكال ساده اي همچون كاسه با لبه متمايل به خارج، ساغر هاي زنگوله اي شكل و كوزه هاي كروي بدون گردن يا با گردن بسيار كوتاه ظاهر گشت.

در اين دوره از تعداد مناطق مسكوني به نحو چشمگيري كاسته شد و شماره محوطه ها با آثار دوره " لاپويي " از 139 به 95 تقليل يافت. كاهش و اقعي مناطق مسكوني در دووره بعد، يعني دوره " بانش " روي داد تا جاي كه تعداد مجموعه هاي باستاني به 25 رسيد. اما در عوض جمعيت "مليان " رو به زوال نهاد و وسعت آن به حدود 50 هكتار رسيد وبدين ترتيب نخستين شهر در رود كر تاسيس شد.

تل مليان در بخش بيضاً، در 46 كيلومتري شمال شيراز و 46 كيلومتري غرب تخت جمشيد قرار دارد كه بقاياي همان شهر باستاني انشان است. قدمت دوره بانش به حدود 3000 ق.م. سال مي رسد. پس از دوره " بانش " افزايش چشمگيري را در تعداد آباديهاي منطقه ( با 77 روستا ) در دوره كفتري ( 2000 ق.م. ) مشاهده مي كنيم. در دوره بعدي " شوگا – تيموران " شماره محوطه هاي مسكوني دوباره كاهش يافت و تعدا آ،ها به هفده رسيد. سرانجام ، زمان هخامنشيان فرا رسيد و دره فارس ضميمه خاك شاهنشاهي هخامنشي شد.

#### تل باكون

تل باكون از دو تپه A,B در فاصله 2/5 كيلومتري جنوب تخت جمشيد در جلگه مرودشت تشكيل شده است. فاصله تپه A آثار جديدتري را ارئه كرده است و گزارش نهايي حفريات تپه B هنوز منتشر نشده است تپه آ از چهر لايه استقرار تشكيل شده است كه لايه اول قديمترين آنها ست. آثار معماري از لايه هاي چهار گانه را خانه هاي تشكيل مي دهد كه عموما" ازچينه ساخته شده است اما در ساختن آنها گاهي هم از خشت استفاده شده است. اتاقهاي چهار گوشه و زوايه هاي نامنظم اند. در ميان بقاياي معماري تعدادي كوره، اجاق و تنور براي پخت نان شناسايي شده است.

در بین آثار سنگي بدست آمده از تل باکون تعدادي ابزار آلات سنگي مانند دستاس و هاون و تیغه داس و چکش سنگي مربوط به زندگي کشاورزي اولیه مشاهده مي شود. اشاي کوچکتري همچون سردوك نیز فراوان بود که حکایت از ریسندگي و بافندگي دارد.

كف ظروف سفالي عموما" محخروطي است كه با مهارت تمام و همراه با نقشهايي تزيين شده است. رايج ترين اين نقشها را نقوش تزييني تجريدي تشكيل مي دهند كه از طبيعت الهام گرفته شده اند و به صورت تكراري، روي ظروف را مي پوشانند. نقش مايه هاي عمده عبارتند از : انسان، پرندگان، هيولا، جانوران خزنده مانند مار 7 مارمولك، لاك پشت، و نيز حيواناتي همچون ميش، بز كوهي، گراز، گوزن، و جتنوران وحشي شاخدار و همچون ماهي كه به همراه نقوش هندسي تزيين سطح ظروف اين دوره را پوشانند. از نظر سبك تزيين سفال، ميان تل باكون و شوش آ در خوزستان، ارتباط تنگاتنگي به چشم مي خورد.

#### تل گپ

تل گپ در جلگه مرودشت در 12 كيلومتري جنوب شرقي باكون واقع شده است. آثار اين تپه معرف در دوره استقرار بود و از 18 لايه باستاني تشكيل شده است. لايه هاي 18 تا 13 متعلق به دوره قديمتر ، يعني دوره گپ 1 بوده و لايه هاي 12 تا 1 ( لايه 1 سطح تپه است) به دوره جديدتر گپ 2 تعلق دارد. گپ از چينه ساخته شدهو كف اتاقها را گاهي با قطعات سفال فرش كرده اند. ساكنان تل گپ مردماني بودند كه به كار كشاورزي نيز مي پرداختند. زيرا، در حدود هفتاد درصد استخوان جانوران به دست آمده به جانواني مانند غزال ،گراز، و آهو تعلق دارد. سفال گپ 2 از نظر شكل و تزيين به سفال باكون آ شباهت زيادي دارد. بر اساس آزمايشهاي كربن 14 تاريخ دوره گپ 1 به نيمه اول هزاره چهارم و دوره گپ 2 به نيمه دوم هزار بر اساس آزمايشهاي كربن 14 تاريخ دوره گپ 1 به نيمه اول هزاره چهارم و دوره گپ 2 به نيمه دوم هزار

## تل ابلیس

چهارم ق.م. مي رسد.

تل ابلیس در جنوب شرقی بردسیر، در نزدیکی روستای فخر آباد واقع شده است. آثار سکونت انسان در این محوطه، از شش دوره به دست آمده است که دوره صفر، کهن ترین و دوره پنجم، جدیدترین آنهاست. اهمیت عمده تل ابلیس در صنعت فلز کاری آن است. صنعتگران این محوطه باستانی در دوره اول (حدود 4100 ق.م.) توانستنند مس را از سنگ آن جدا کند و با روش قالب گیری، فلز ذوب شده را به ابزار ها و ادوات مورد نظر مبدل سازند.

مطالعه سفال به دست آمده از تل ابليس نشان مي دهد كه اين محل از تل باكون تا ببن النهرين در غرب، و از تهدي يا دره سند و درياي عمان در شرق و جنوب، و سيلك كاشان در شمال، ارتباط فرهنگي نزديكي داشته است

قدمت آثار به دست آمده از تل ابليس نشان مي دهد كه نخستين ساكنان اين محل در اواسط هزاره پنجم ( 4500 ق.م. ) به منطقه وادار شده و در هزاره اول ( 1000 ق.م. ) آنجا را ترك كرده اند.

#### تپه يحيي

تپه يحيي در 25 كيلومتري جنوب كرمان در دره صوغان واقع شده است. ارتفاع آن از سطح زمينهاي اطراف 18 متر و ميانگين قطر آن 193 متر است. تپه يحيي بقاياي شش دوره استقرار را در بر مي كيرد كه قديمترين آنها به اواخر دوره نو سنگي و جديد ترين آنها به دوره ساسانيان تعلق دارد.

قديمترين ساكنان تپه يحيي، ديوار خانه هاي خود را كه از اتاقهاي كوچك تشكيل مي شد، از خشتهاي دست ساز بنا كرده بودند. آنان علاوه بر ابزار ها و ادوات سنگي و استخواني، از ظروف سفالي بسيار خشني نيز استفاده مي كردند كه به شكل ساغر هاي كوچك و نيز خمره هاي بزرگ براي ذخيره مواد بودند. رنگ سفال اين دوره قرمز است. به احتمال، تدفين در كف اتاقهاي مسكوني انجام مي گرفت.

دوره بعد در افق عصر مفرغ قرار دارد دوره یحیی خوانده شده است. سفالهای در این دوره ظریفتر و بیشتر منقوش اند. رنگ سفال قرمز و نقوش را اشکال هندسی به رنگ سیاه تشکیل می دهند.

همزمان با دوره چهارم ( 3500 ق.م. ) " خط " در تپه يحيي پديدار شد. در معماري اين دوره،بنا بزرگتر و وسيعتر ساخته شده است. داخل اين اتاقها 6 لوح گلي و 24 مهرگلي و تعدادي نيز مهر استوانه اي با نوشته هايي به خط ايلامي مربوط به رسيدهاي اقتصادي به دست آمد. از ميان آثار باقيمانده از دوره چهارم تعدادي ابزار و وسايل مفرغي به دست آمد كه شباهت زيادي به اشياي مشابه از " موهنجودارو" و دره سند شرق ، " ماري " در شمال و بين النهرين در غرب دارند.

دوره چهارم در حدود سال 2200 ق.م. ادامه يافت. اما ناگهان متوقف و در عصر آهن (حدود 1000 ق.م. ) با ديگر اقوام تازه اي به نقطه وارد و در آنجا ساكن شدند. از ويژگيهاي عصر آهن در تپه يحيي ، شباهت ميان بناها و سفالهاي اين محل با بناها و سفالهاي عصر آهن در شمال غربي ايران است.

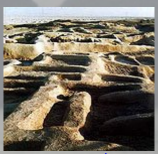
پس از عصر آهن، این تپه بار دیگر در زمّان هخامنشیان آباد شد و تا زمان آشکانیان و ساسانیان به حیات خود ادامه داد اما پس از آن به کلی متروك شد.

#### شهداد

محوطه باستاني شهداد در حاشيه غربي دشت لوت قرار دارد و فاصله آن تا شهداد كنوني در حدود چهار كيلومتر است. بقاياي باستاني در اين محوطه، به جاي آنكه به صورت لايه هايي بر روي هم قرار گرفته باشند، در منطقه اي به وسعت تقريبي 60 كيلومتري مربع گسترده شده است. كهن ترين بقاياي فر هنگي در اين منطقه به هزاره پنجم ق.م. تعلق دارد. آثار هنري به دست آمده از شهداد به ويژه پيكره ها شباهت چشمگيري به آثار مشابه از دوران سلسله هاي قديم ، به خصوص دوران دوم در جنوب بين النهرين دارند. در نتيجه ارتباط تنگاتنگي ميان شهداد و همسايگان غربي آن تا بين النهرين را به اثبات مي رساند. به ويژه آنكه مي دانيم به احتمال فراوان اين بخش از استان كرمان مركز همان ايالت " ارت " ي باستاني بوده است.

#### شهر سوخته

شهر سوخته در 57 كيلومتري جاده زابل به زاهدان يكي از بزرگترين محوطه هاي باستاني ايران در عصر مفرغ در بخش شرقي ايران است. اين تپه در حدود 18 متر از سطح زمينهاي اطراف ارتفاع دارد و وسعت تقريبي آن 150 هكتار است. شهر سوخته از چهار بخش عمده: منطقه وسيع مركزي با 20 هكتار وسعت، منطقه مسكوني در بخش شمال غربي و قبرستان در منطقه مسكوني در بخش شمال غربي و قبرستان در بخش جنوب غربي تپه با وسعتي بر ابر هكتار تشكيل شده است. بقاياي باستاني شهر سوخته به زماني ميان سالهاي 2300 تا 1800 ق.م. تعلق دارد و از چهار دوره استقرار تشكيل شده است.



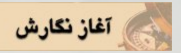
شهر سوخته

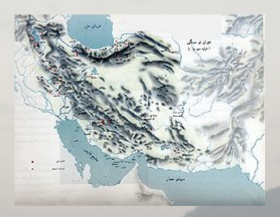
ديوارها در معماري دوره اول (قديمترين دوره استقرار) خشتي است. ساختمانهاي دوره دوم و سوم شباهت به بناهاي دوره اول داردند. اما از أنها وسيعتر مي باشند. از دوره چهارم شهر سوخته بقاياي يك ساختمان يا كاخ بزرگ به وسعت 650 متر مربع به دست آمد كه به احتمال در سال 1800 ق.م. سوخته و ويران شده است.

قبرستان شهر سوخته كه به طور تصادفي در سال 1972 ميلادي توسط باستان شناسان شناسايي شد، در بخش جنوب غربي تپه واقع شده است، براي اين گورستان، حدود 20000 قبر تخمين زده اند. سفال شهر سوخته از نوع نخودي است كه در تمام ادوار چهار گانه استقرار متداول بوده است. سفال خاکستري، که نوع خاکستري با نقش قرمز آن تنها در دوره اول، و سفال خاکستري با نقش سياه با تزيين چند رنگي در دوره هاي اول و دوم رايج بوده است.

معروفترین سفال شهر سوخته ، نوع ترکمنی یا نوع کویته است که بیش از چهل درصد از سفالها را تشکیل می دهد و شبهت بسیار نزدیکی به سفال به دست آمده از افغانستان وترکمنستان دارد. شکلهای رایج ظروف سفالی را لیوانهای ساده و کاسه های ساده و قمقمه تشکیل می دهد.

اشياي فراوان به دست آمده از شهر سوخته را ، بيشتر مهره هاي سنگي و پيكره هاي كوچك گلي به شكل حيوانات گوناگون ، و ابزارهاي ساخته شده از چوب و فلز تشكيل مي دهند. اشياي زينتي از سنگ لاجورد و فيروزه و عقيق نيز، به مقدار فراوان از شهر سوخته بدست آمده است. از مهمترين كشفيات در اين محل ، يك لوح گلي به خط " ايلامي مقدم " است.





## ایران در اواخره هزاره سوم ق.م.

طي هزاره سوم و اوايل هزاره دوم ق.م. فلات ايران به چند منطقه فر هنگي متمايز از يكديگر تقسيم شده بود. فر هنگ گرگان سراسر منطقه شرق درياي مازندران را در بر مي گرفت. فر هنگ گيان چهارم- سوم و گودين چهارم، منطقه شرق لرستان را شامل مي گرديد. فر هنگ يانيك ، از شرق آذربايجان آغاز شده و تا قسمتهاي مركزي ايران گسترش يافته بود. در جنوب ، جنوب شرقي و شرق ايران،سه فر هنگ مختلف با سفالهاي منقوش ، فارس، كرمان و سيستان را زير پوشش خود در آورده بود.

## شرق درياي مازندران

## فرهنگ گرگان

در شمال شرقي فلات ايران سفال خاكستري فرهنگ گرگان تركيبي بود از فرهنگ بومي منطقه و عناصري كه به احتمال از غرب وارد منطقه شده بودند. آثار اين فرهنگ را مي توان در نقاطي مانند" شاه تپه " " تورنگ تپه " " ياريم تپه " " دره گز" و چند محل ديگر مشاهده كرد.

سفال خاكستري منطقه گرگان ، حتى تا تپه "حصار " در نزديكي دامغان در حاشيه فلات مركزي نيز گسترش پيدا كرده بود طبقات و لايه هاي اصلي استقرار در اين دوره از فرهنگهاي پيش از تاريخ ايران، به نيمه دوم هزاره سوم ق.م. تعلق دارند. به نظر مي رسد كه استقرار عصر مفرغ دريايم تپه و در دوره طIII در تپه "حصار " دامغان بر اثر ورودمهاجمان شرقي در يك زمان به پايان رسيده باشد. تپه " حصار " در دوره IIIc دوباره آزاد شد و جوامع مستقر در " شاه تپه " و " تورنگ تپه " بدون وقوع حادثه اي به زندگي خود

ادامه دادند

سفال این مرحله تداوم سفال خاکستري داغدار لایه هاي قدیمتر است. ظروف سفالین معمولا" با خطوط متقاطع یا جناقي داغدار تزیین شده بودند. کوزه هاي بلند ، ظروف با لوله هاي ناوداني و قمقمه از شکلهاي متداول دوره حصار IIIb است. برخي از ظروف ، مانند ظروف میوه خوري پایه بلند و کوزه هاي استوانه اي لوله دار ، از سنگ مرمر ساخته شده بود. از فراواني اشیاي مسي گرگان در این دوره به آساني به آن فلز دسترسي داشته اند. تیغه هاي خنجر سر تکمه اي، مهره اي مسطح مسي، چکش، تبر ، سنجاقهاي سرگرد و علمهايي با سرمنقوش، از جمله اشیاي مسي به دست آمده از قبور را تشکیل مي دهند. آنان طلا و نقره و قلع در ساختن ظروف و اشیاي کوچك و از سنگهايي قیمتي به ویژه عقیق، براي ساختن مهره استفاده مي کردند. وفور انواع اشیاء و لوازم در نیمه دوم هزاره سوم ق.م. اشاره اي است به وجود ثروت زیاد در سرزمین گرگان . شیوه هاي گوناگوني به کار رفته در ساختن انواع تولیدات صنعتي ، از یك سو گویاي ارتباط با دره رود سند – حتي شاید دور تر با سرزمین چین – و از سوي دیگر ، با آناتولي و بین النهرین در غرب است. یکي از دلایل این ارتباط قرار داشتن این منطقه در سر راه تجارتي میان شرق و غرب بوده است. فرهنگ سفال خاکستري گرگان به احتمال زیاد در حدود 1900 یا 1800 ق.م. به پایان آمده است. از این تاریخ تا حدود سال 150 هر 20 قری به ایان آمده است. از این تاریخ تا حدود سال 150 شدی ساکنان آنها بر ما آشکار نسیت.

دليل ترك اين محلهاي اسكان، به احتمال فراوان هجوم طوايف چادر نشين آريايي از سرزمينهاي آسياي مركزي بوده است. طوايفي كه با ورود خود ، شهري را ويران كردند و زندگي در زير چادر ها يا فضاي باز را ترجيح دادند. اين مهاجران جديد، بعدها حركت خود را به سمت قسمتهاي جنوبي تر ادامه دادند. با توجه به اين نكته كه " تپه " حصار " و " ياريم تپه " ، شرقي ترين محلهاي اسكان در منطقه فرهنگ گرگان بوده و پيش از ساير محوطه ها ويران شده است، پيش از ساير محوطه ها ويران شده است، شايد بتوان مسير ورود آرياييهاي تازه وارد به ايران را از سرزمينهاي شرقي تر آسياي مركزي مشخص كرد. در مسير غرب، مدارك و شواهد چشمگيري ارتباط ميان فرهنگهاي سفال خاكستري ايران را با آناتولي ، مجمع الجزايز اژه و اروپاي مركزي نشان مي دهد. اين مدارك مشابه اغلب با مردمي ارتباط مي يابند كه به زبان هند و اروپائي سخن مي گفتند. از سوي ديگر ، فرهنگ سفال خاكستري گرگان در شرق به سرزمين تركمنستان راه يافت كه ما آن را در دوره پنجم استقرار در " نماز گاتپه " مشاهده مي كنيم.

## شمال غرب ايران

## فرهنگ يانيك

در اواسط نيمه اول هزاره سوم ق.م. مهاجماني از آن سوي كوههاي قفقاز و شرق آناتولي از راه آذربايجان شرقي وارد سرزمين ايران شدند و در بخش وسيعي از آن سكني گزيدند قديمترين آثار و بقاياي اين مردم در "يانيك تپه" از طريق سفال خاكستري داغداري شناسايي شده استكه رنگ آن از خاكستري تا سياه متفاوت است. اين سفالها دست سازند و لبه تقريبا" چهار گوش در مقطع ته نوك تيز و ظاهري شبيه به ظروف فلزي دارند و از ظروف سفالي ظريف با بدنه نازك به رنگ خاكستري گرگان كاملا" متمايزند سفال يانيك در آغاز دوره اول مفرغ قديم با طرحهاي كنده هندسي و پرشده با خميري سفيد رنگ تزيين شده . در نيمه دوم ( دوره دوم مفرغ قديم ) طرحهاي كنده جاي خود را به طرحهاي داغدار داد. مردم فر هنگ يانيك ، سرتاسر شمال آذربايجان تانيمه شمال درياچه اروميه را اشغال كردند.

در یانیك تپه 9 لایه ساختماني با بناهاي مدور متعلق به نیمه اول این فرهنگ مشخص شد. راه ورود به داخل منازل، از طریق بام بوده است. وجود نوع خانه هاي مدور دریانیك تپه همراه با سفال ویژه این دوره در دو منطقه دیگر در شنگاویت ( Shengavit ) در قفقاز و در بت یراح( Beth Yerah ) در فلسطین، پراكنده مردم فرهنگ عصر مفرغ را در منطقه وسیعي از آسیاي غربي آشكار مي سازد.

در نیمه دوم فر هنگ یانیگ ، خانه های مدور جای خود را به بناهای راست گوشه با یك در ورودی داد. در این خانه ها، دسترسی به پشت بام با نردبان میسر بود. فر هنگ یانیك – در طول نیمه دوم عصر مفرغ قدیم – از راه سر زمینهای كو هستانی رشته كو ههای الوند به سمت جنوب ایران به حركت در آمد و به دشت همدان راه یافت. آثار این فر هنگ، در شماری از تپه های باستانی در بر رسیهای منطقه همدان شناسایی شده است. دوره پنجم در گودین را همین اقوام نابود كردند و با استقرار خود در آنجا دوره چهارم گودین را به وجود آوردند. حتی تعدادی از سفال نوع نیمه دوم فر هنگ یانیك ، در تپه "گیان " نهاوند نیز گزارش شده است. همچنین در ملایر آثار فر هنگ یانیك در میان بقایای لایه های متعلق به هزاره سوم مشاهده شده است.

فر هنگ یانیك ، در " گوي تپه " در آذربایجان غربي ، در حدود 2050 ق.م. به پایان رسید. در جنوب گودین

تپه – تقریبا" در همان زمان – با ورود فرهنگ دوره هاي چهارم و سوم گيان از ميان رفت . ورود فرهنگ يانيك به سرزمين ايران در طول هزاره سوم ق.م. بخشي از حركت گسترده قبايل و طوايف ساكن در شرق آناتولي و جنوب قفقاز بود كه به طور همزمان ، شاخه هاي ديگري در جهت غرب وارد شمال سوريه و فلسطين شد و فرهنگ خربت كراك ( Khirbet Kerak ) را بنيان نهاد.

با از ميان رفتن فرهنگ يانيك ، سفال تازه اي به رنگ پلي كرم ( چند رنگي ) به رنگهاي قرمز و كرم و سياه ظاهر شدكه با سفال كاپاد وكيه و اليشار هويوك در آناتولي مركزي ارتباط داشت دارندگان سفال چند رنگي ، در اوايل هزاره دوم ق.م. منطقه غرب درياچه اروميه، از گوي تپه در جنوب تا خوي در شمال را به اشغال خود در آور دند

این سفال در گوی تپه در دوره های D, C ظاهر شد . عناصر تزیینی سفال چند رنگی گوی تپه D, C با وجود تفاوتهای در شکل ظروف ، ظاهرا" از سنت سفالگری " سفال کاپادو کیه " و ترییالتی " ( Trialeti ) گرفته شده است. سفال کاپادوکیه در حدود 1900 ق.م. در آناتولی مرکزی ناپدیدشد، اما در ترییالتی در گرجستان به سالهای 1550 تا 1450 ق.م. تاریخ گذاری شده است. انتساب میانگین دو تاریخ فوق ، یعنی 1900 در آناتولی و 1450 در گرجستان برای آغاز گوی تپه D, C شاید به دور از واقعیت نباشد. وجود یك تك از سفال " نوع خابور" در " دینخواه تپه " در جنوب غربی دریاچه ارومیه ارتباط میان دو منطقه را بیشتر تایید می کند. سفال مشخصه نیمه دوم گوی تپه D, C که از اواسط هزاره دوم تاعصر آهن ادامه یافته در دینخواه تپه نیز ظاهر شده است. شکلهای متداول این نوع سفال یعنی کوزه های گردن باند، کاسه های شکمدار با لبه به خار ج بر گشته و یا کوزه کروی با لبه ضخیم ، به رنگ خاکستری و قرمز داغدار در عصر آهن در حسنلوی پنجم و دینخواه تپه نیز متداول بود.

از دیگر محوطه های شناخته شده در محدوده فرهنگ یانیك، می توان از "هفتوان تپه " در نزدیكی شهر سلماس یاد كرد كه از هفت دوره تشكیل شده است قدیمترین آنها، دوره هفتم متعلق به دوره سوم عصر مفرغ قدیم ( 1900- 2300 ق.م. ) و جدیدترین آنها ، دوره اول متعلق به دوره ساسانی است.



| 5 | نگاهی به تاریخ ایلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | غط وزبان | ممدوده مضرافیایی | سرزمین ایلام |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|------------------|--------------|
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |                  |              |
|   | A STATE OF THE STA |          |                  |              |

## ايلام سرزمين

نه ام سد رزمین باسد تانی ایه الام به صد ورت Hat Hal-tam-ti ورتهای مشد ابه آمده اسد ایت ن نه در خط سد ومری در صد ورت هزوارشی Wim.ki به شده که به صد ورت (Elamtu (در اکدی) خوانده می شده است از واژه Hal-tam-ti و نام امروزی ایلام یا اهیم که در جهان مرسد وم شده است ، برگرفته از گونه نوشتاری در عهد عتیق است متاسفانه شیوه نگارش سومری ونوشتاری عهد عتیق اب ی توجه به اصل واژه برای برخی این گمان را ایجاد کرده است که ایلام یا عیلام را واژهای سد امی، هم ریشد ه با علی حیعلوا عربی بیندارند و آن را به نادرست و ناروا سرزمین بلند معنی کنند.

#### محدوده جغرافيايي

هل تمتي ، ايلام ، در معناي اعم خود ، بر سرزمينهايي در جنوب و جنوب غربي ايران زمين گفته مي شد پاست كه در برگيرنده دشت خوزستان و پارس ،از شرق درياچه هاي تختگان و تشك تا رود مارون ، و نيز شايد در برگيرنده سرزمينهاي د رشمال دشت خوزستان و پارس بوده باشد. متاسفانه آگاهيهاي ما از جايها و سرزمينهايي كه در تاريخ هل تمتي سهم بسزايي دارند اوان( Awan )، سيمشكي ( Simashki ) و حتي سرزمين هل تمتي (ايلام ) در معناي اخص خود اگر هيچ نباشد بسياربسيار سيمشكي اندك است به سبب بزرگي و شكوه شهر شوش ، دشت نيز شوش خوانده شده است . البته ، بخشي از سرزمينهاي پازس ، منطقه تل بيضاو مرودشت و شايد هم بخش بزرگتري از پارس را ( An-za/sha-an ) مي خوانده اند و مركز آن شهر انشان /انزان بوده كه ويرانه هاي آن در مليان تل بيضا در نخستين سالهاي دهه 50 حفاري شده است . شهر هاي باستاني هل تمتي ، هو هنوري / خوخنوري ( Huhnuri ) هيدلو / هيدلي ( Hidalu/I ) پايتخت سوم هل تمتي در زمان آشوريان را به ترتيب درناحيه باشت بابويي و دژسپيد مي توان در نزديكي فهليان جاي داد . البته ليان ( Liyan ) و چند شهر در دشت خوزستان بوده است و براي جاهاي ديگر جايها و شهر هايي كه فراسوي خوزستان و پارس قرار داشته اند تنهامي توانيم به حدس و گمان متكي باشيم .

#### خطوزبان

در مقایسه با بین النهرین آنچه از ایلام تا کنون به دست آمده بسیار اندك مي باشد . این امر سبب شده است که آگاهي ما درباره زبان ایلام پیش از داریوش بزرگ ،بسیار اندك باشد.

## خط ایلامی

آنچه ایلامیان برای ما برجای نهاده اند ، به دو بخش اصلی تقسیم می شود:

- ایلام متقدم و ایلام نوشته شده به خط مرسوم میخی .

11 و المحرور المحتول المحتول

2. نوشته هاي خط ميخستين نوشته هاي به دست آمده از ايلاميان به خط ميخي مرسوم ، همزمان با سلسه له اک د اسمهمترين نوشته اين دوره ، پيماني ميان نرام سين ( Naram-sin )بادشاه اکده (2218-2254 قي.م.ا)پادشاه هي از اي الانكها او بيربيشات اي اله شناسان نام وي هيات ( Hita) از دهمين فرمانرواي سلسله اوان (Awan) مي باشلار زمان سرنگوني سلسله اکدتا ميانه قرن سيز دهم پيش از ميلاه، فرمانرواي سلسله اوان (Lita) مي باشلار زمان سرنگوني سلسله اکدتا ميانه قرن سيز دهم پيش از ميلاه، نوشته أي به زبان ايلامي به دست نيام ده هم هم تي به دست آمده از اين چند سده ، به زبانهاي سومري و اکدي استباروي کار آمدن خاندان ايگي هلکي ( lgi/e-Halki )ر ديگر به کارگيري خطو زبان ايلامي رونق گرفت و تا سالهاي پاياني هخامنشيان ، ادامه يافت .

#### زبان ایلامی

زبان ايلامي ، زباني است كه تاكنون پيوند مستقيم آن با ديگر زبانهاي منطقه دقيقا" مسجل نشده است . زباني است كه از نظر دستوري پيوندي با افزودن پسوندهاي گوناگون به پايان واژه و نيز ، ميان وندهايي خاص و پسوندهاي ضميري به ريشه فعل در سه صورت اصلي آن وبدون در نظر گرفتن جنس و يا حالت واژه در جمله ، مقصود خود را بيان مي كرد . زبان ايلامي گرچه از نظر دستوري ساختار آسان را نشان مي دهد ،

ولي از نظر محتوايي به علت كمبود نبشته ها بجز از ايلام هخامنشي و نيز نبود فر هنگي تطبيقي با ديگر زبانهاي همزمان ، از درك و فهم معناي راستين آن ناآگاهيم .

## سلسله سوكل مخ

## ايلامي ميانه (حدود 1100 – 1450 ق.م. )

## ایلامی نو از 814 ق.م. تا کوروش بزرگ



## نگاهی به تاریخ ایلام

از آغ از و چگه ونگی برد ایی حکوم ت و نیه ز پیه دایش ته ارینج دلالم، اطلاع ی در دسه ت نه داریم ا نه ام ایه الام KUR.NIM.KI.=Elam(a) نخستين بار در نامنامه شاهان سومري که در حدود سالهاي 2100 ق.م. تنظيم شده است . برخورد مي كنيمر اساس اين نامنام ه در د دود سالهاي 2600 ق. هرم انروايي از شه هر ك يش ( Kish ) ايلام را فتح كند . درحماسه أي ديگر از سومريان فرواذ رواي شه هر اوروك ( Uruk )از فرم انرواي ارت Arattaش( هداد کورمخوان )ت فلز ه اي گرانبه ا و سـ نگ لاجـ ورد وصـ نعتگر کـ رده اسـ ت ـ در Anshan/Anzan (بيضاي فارس) بر ارت تاخته استدر زم ان هم بن فرم انروا و دم وزي ( Dumuzi ) ه اد رین تاخت ين النه بر اسد اس هم بن نامنام ه ، در حدود سد الهاي 500يلاقيم ان به بن النه رين را به تصد رف در أورده و سد ه فروانه روا از سلسه لومن به مم دت 56 وهم داك(سه الهارا اسه طوره أي بايه د به شه مار آورىبر) ر آن سه رزمين فرمانروایی کرده اند . در حدود سالهای 2450 ق.میکی از فرمانروایان شهر لگ ش ( Lagash )از پیرروزی خہ ود بہ ر ایلامیہ ان سہ خن گفتہ 4 اسہ ت دِر حسدوالی80 ایہ ن یک ہے دیگہ ر از فرمانروایہ ان ہمہ ین شہرمہ دعی پیر روزي به ر سه پاهي مرکسه بوبلزز ۱۹۵۵ مي که شه هر را مه ورد حمله ۵ فه رار داده بودنه د ، شه ده اسه ت . بـ اروي کـ ار آمـ دن شـ روکين اکـ دي ( Sharru-kin سـ ارگون اول ) 2279 —2334 ق.واقعـ هـ هـ اي تـ اريخي ي مد د ت ا حماس ض و اسد طوره أي . ه اد از زمان ايزپادشاهان بين النهريني خاندان شروكين ، نخستين بار با نام فرمانروايان واقعي جنوب ايرران روبه رو مہیے شو اوسیم اِس دو نوشد ته شد روکین ، وي بہ ر ایہ لام و ور هشد ی و رخشد ی Warahshi مر هشد ی مرخشی Marahshi وپرش ( Parashe ) ( قرنهای بعد ) خاخته غنیمتهای بسیار از شد هرهای شد وش و اون ( مكان نامعلوم ) بر گرفته است در ميان شكست خوردگان ايلامي دوباره به ا نه ام سد نم ـشد يموت ( - Sanam Chimut ) ، يك بار با عنوان حكمران ( Ensi ) و بار ديگر با عنوان نايب السلطنه ( GIR/NITA ) و لـ وه-ایشن ( Luh-ishan ) پسر پادشاه ایلام که هیشپ- رشیني ( Hishep-Rashini )نام داشته و نیز یا ک داور و ران ج زء دیگ ی کذ ر، برخ وردم گل نبشته أي يكتا كه زمان نسخه برداري أن بايستي در حدود ميانه سالهاي 1800 تا 1600 ق.م. وده باشد د بـ ه

ي و چذ

دست آمده است که در بردارنده نام دوازده پادشاه سلسله اوان مي باشدبر اساس اين نبش ته ، بنيانگ ذار سلس له اوان ، پلي ( Peli )نام داشته است که متاسفانه نه از وي و نه از شش پادشاه پس از او ، هيچ گونه آگ اهي در دست نداريم . فرمانرواي هشتم اين نامنامه ، لوه ايشن ( Luhishan o که به احتمال زياد بايد دهمان لو وه ايشن ( Luh-ishan ) نام برده شده در نبشته شروکين باشداگر اين احتمال درست باشد ، آغ از سلسد له اوان دود o 2500 ق.م.

فرمانروايان اكدي پس از شروكين نيز ، هريك م دعى حمله به به جذوب ايران و تصررف شهرهاي أن بودند. سومين فرمانرواي اكد ، من ــ ايشتو ــ سو ( Man-ishtu-su∫ نبشته أي مي گويـ د كـ 4 سـ پاهيان وي انشـ ان (در فارس) شري خوم / هوم ( Sherihum ) ( مكان نامعلوم به احتمال در محدوده فارس و سدى و دو شد هر را که بر کناره دریای پارس بوده اند ،به تصرف خود در آوردنـ دجکم ران شه وش ( Ensi کر ایـ ن زمـ ان بـ ه نه ام الله يوم ( Eshpum لج ود را بنه ده م ن –ايله تو سه و خوانه ده الله فرَّيم انرواي ديگر راکه ، نه رام لله ين ( Naram-Sin کیز بر جنوب ایران تاخته تا شورش همگانی ملاوخ ( Meluthha ) =ارت (شد هداد کرمان ) ، ورهشی و همه سرزمین انشان را سرکوب نموده است بنخستین گل نبشته زبان ایلامی به خط میخ یمرسد وم ، پيمان نامه أي ميان وي و فرمانروايي نـ امعلوم از ايـ لام ـشـ ايد هيـ ت ( Hita يـ) ازدهمين فرم انرواي سلسـ لـه اوان حمي باشد آخرين فرم انرواي سلسد له اوان يه وزور ايه ن شوشد ينك ( Puzur-In-Susinak ) يه ا تعبير ر شه ادروان هينڌ ز ، كوتيه كاليه ن شوشه ينك ( Kutilk-In-Shushinak )كه از وي سه نبشه ته به اكه دي همراه با متن ايلامي متقدم ، به دسد ت آم ده اسد ت وي در دو مد تن اکدي خدود را "نيرومد د " ( Diannum ) و Shakkanakkom خوانده و نیز خود را فاتح هفتاد جای از جمله کیمش ( Kimash ) (میان جبل د رمین و زاب کوچك )و سيمشد کي ( Simashki ) (جاي نه امعلومشه) هر يا سد رزميني که در آن قرن بعد خاسد تگاه مرده اسد ان ایلام ت.

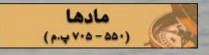
پس از سرنگونی اکدیان به دست گوتیان و تا برقراری سلسله سیمشکیل در ایلام ، در نبشته های بین النهریذ ی تنها دو مـ ورد از ايـ لام يـ اد شـ ده اسـ ت :گـ ودا ( Gudea ) نرمـ انرواي لـگـ ش ب( ه احتمـ ال حـ دود 2124 –2143 اد ک رده اسد هرلگ ش به آن شهر رفت ه بودند دی تن پروسمش با به قدرت رسیدن سلسله سوم اور در بین النهرین ( 2004 – 2112 ق.م. )بار دیگر دشت خوزس تان را زیر ر نفوذ و چيرگي پادشاهان اين سلسله مي يابيم . از زماني شولگي ( Shulgi ) دومين پادشاه سلسد له سد وم اور ( 2047 ﴾ 490هـ قايم ابن شد وش از سد وي پادشہ اهان ايہ ن سلسہ له تعيہ ين مے شد ده انہ د و همچنہ ين ، مسافران بسیار میان شهر لگش در بین النهرین و شهرهای شوش ، ادمون ( Adamdun ) ( جای نامعلوم ) ، سبوم ( Sabum ) ( جاي نامعلوم ) ، ورهشي (جاي نـ امعلوم )، هو هذ وري ( Huhnuri ) = هذ ر ( ٪ مان داريوش بزرگ ، به احتمال زياد در نزديكيهاي باشت ام روزي ، سيمشد كي (ج اي نـ امعلوم )، انشـ ان ( بیضد ای فر ارسرو) سر رزمین سد و ( KLJR.SU کا الکی (در هم ین زم ان ،پادشد اهان اور با دادن دختر انسی از خانواده خود به همسري حکمرانان شوش ، آنان را همپيمانه ان خهود نگه اه مې دالله تندلله ولگي در سه ال هيج دهم پادشاهي خود يکي از دخترانش را به زني فرمانرواي انشان داد . شو ـ سين ( Shu – Sin ) ( 2029 – 2037 ق.م. ) و ايبي – سين ( Ibbi – Sin اينز دختران خود را به همسد ري فرمانروايه ان زبشه لي ( Zabashli ) ( المعلوم )

راي آراسد

و الخشد

ر آوردنه

با مهاجرت هجوم گونه آموری ان به به بین النه رین و پدید د آمدن سستی و نه اتوانی در سلسه له اور سه وم ، ایلامیه ان برای رهایی از چیرگی بین النهرین ، سر به شورش برداشتنداز این رو ، ایبی سه بین وادارشد که در سه الهای نه م و چه ارده هم سه لطنت خویش به هو هذوریم (طقه فهلیه ان و)ادم دون و اوان بته از بسه رانجام در سه ال 2004 ق.م. سپاهی از ایلامیان و مردم سوبه فرماندهی فرم انروای نشله ان که دامه اد لیبی سه بین به وده اور دو آخر رین فرم انروای اور سه وم را به خود به در بردارند ده نه امشه ان بردند د. از شوش ، نامنامه أی ب بابلی کهن به دست آمده است که در بردارنده نه دوازده پادشه اه سلسه له سیمشه کی در شد وش اسه متفرم انروای نخست این سلسه له ، گیر رنم ( Girnamme ) تزییت ( Ebarti ) هگواهی مدارك سومری می بایست همزمان با پادشاهان سلسله سوم اور بوده باشند و به احتمال ، تا حدود سه ال 1928 درق شم. وش فرمان می راند ده رانداید ن سه ال ، یک ی از فرمانروایه ان شهر لارسه ا ( Larsa) ه نه ام گونگونوم ( Gungunnum ) ( 1906 – 1932 ق.م.) به جنوب ایران تاخته و تا انشان را به تصرف خود در گونگونوم ( به احتمال زیاد ، این حمله سبب سرنگونی سلسله سیمشکی ها شده است .



## ایران در هزاره ق .چ . شکل گیری پادشاه ماد مبانی سیاسی فرهنگی پایه گذاری دولت ماد ویژگیهای دولت وتمدن ماد 🥎



#### ایران در هزاره اول ق.م.

بررسي جامع تاريخ و فر هنگ و جغرافياي ايران را در دوران ماد مي توان به اعتباري مشكل ترين و پيچيده ترين بخش از دورانهاي تاريخي اين سرزمين به شمار آورد. وجود نظريه پردازيهاي پژوهشگران مختلف كه هريك در زمينه أي خاص ، چون زبان شناسي ، نژادشناسي ، دين شناسي و ... صاحب نظر بوده و از ديدگاه خود با موضوع برخورد كرده اند از يك سو ، و نيز نظرات پژوهشگراني كه كار خود را متوجه بخشهاي خاصي از مجموعه جامعه ايران هزاره اول ق.م. ، مانند ايلاميان ، ماناييها ، اورارتوها و يا تمدنها و دولتهاي همجوار چون آشور و بابل ساخته اند ، از سوي ديگر عامل موثر در ايجاد پيچيدگي و دشواري مسير پژوهش گرديده است . اين پيچيدگي بدان جهت است كه عمده اين پژوهشگران كوشيده اند تا هر چه بيشتر بر موضوع مورد نظر خود تاكيد كنند و با مرزبنديهاي بسيار مستحكم ، به هر بخش به عنوان واحدي مستقل در تمامي ابعاد بنگرند . عجيب آنكه با ورود به دوران هخامنشي ، اين نحوه برخور د به ميزان غير قابل تصوري دگرگون گرديده و با نگاهي جامع و فراگير به آن برخور د شده است . دگرگون گرديده و با نگاهي جامع و فراگير به آن برخور د شده است . دكرگون گرديده و با نگاهي جامع و فراگير به آن برخور د بيشتر و بهتر از علومديگر مي تواند اظهار نظر كند ، در كل بررسيهاي اين دوران باستان شناسي نقش عمده و اساسي بر عهده ندار د.



منابع نوشته كهن مربه وط به دوران مه اده زيبانها ي گوذ اگون مانذ د به ابلي ، أشه وري ، ايلام ي ، اورار تويي ، پارسي باستان ، اوستايي ، ارمني قديم ، عبري قديم ، يوناني ، لاتيني ، أرامي و .. مي باشند كه به دلي ل تذ و ع آنها ، و مشكلات فراوان در خواندن كامل برخي از اين زبانها و انجام نگرفتن يك بررسي تطبيقي بر روي آنها نمي توان بهره لازم را از اين منابع گرفتاز سوي ديگر ، در نوشته هاي آشوري به ا توجه به به همج واري آن سرزمين باايران در دوران مادو تعداد فراوان كتيبه هاي به جاي مانده در آن زبان كه به اعتباري بايد بيشترين اطلاعات را درباره اين دوران در برداشته باشند از سال سي ام قرن هفتم پيش از ميلاد به بع د ه يچ دارد. اده ه در میان نوشته های مختلف ، بیش از همه رساله مختصر هرودوت است که با وجود همه ایر ادهای وارد بر آن ، أگاهيهاي قابل ملاحظه أي درباره مادها به دست مي دهد ، به ويژه درباره دوران مهم شكل گيري و گس ترش کوت گ ذارده ان اني ک وري ان را مسد ابع الله در قرنهای آغازین هزاره اول پیش از میلاد تا زمان استقرار دولت قدرتمند ماد در دهه آخر قرن هفتم ق.م. در

بخش وسیعی از شمال ، غرب ، جنوب غربی و قسمتی از جنوب فلات ایر ران ، به ا نه ام قومه ا ودولته ایی چ ون ماذ ایبی ه ۱ ، سد کاها ، کاسه پی ه ۱ ، اور ارتوه ۱ ، کاسه ی ، ایلامیه ۱ ، سه و مریها ، پار سه او بیر میخ و ریم که در جريان درگيريهاي منطقه غرب فلات ايران بين خود و يا با أشوريها به عنوان حكومتهاي منطقه أي و قومه I و طايفه هاي قدرتمند – حضوري فعال داشته اند . در همان هزاره اول ق بجرخي از ايه ن قومه ا را به ا نامه اي ديگري كه از پيشينه أي بسيار كهن در منطقه برخوردار بودند ، مي خواندند ، چنانك ه "اور ارتوبيا ان"و مردم ادرا" ى فىلمىددا گوتي ها در كنار لولوبي ها ، ميتانيها ، ايلاميها ، كاسي ها و كاسپي ها از جمله ساكنان كهن فلات به شمار مي اد ان از ه زاره سوم پیش از میلاد، در منطقه آشاه سا ار اذ براي شناخت جامع فر هنگ و تمدن دوران ماد که تاګیري بنیادین بر دورنهاي بعد و به ویژه عه د هخامنش یان گذار دہ است ، آگاہی بر وضع این اقوام و لتھای منطق ہ أي گريزناږ ذير م ی باللہ ىد به ويـ ژہ آنکـ 4 گرو ھ ی از تاريخ نويسان بر حسب گرايشهاي خاص خود درباره اصل و منشاء هر يك از اين قومها و منطقه حكمروايي، زبان و تمدن و رویدادهای مربوط به آنان ، به گونه ه أی مطلا ب را عنه وان که رده انه د که خوانند ده به دون توجه به ه موقغوبلفيايي أنان و وسعت حوزه اقتدارشان چذ ان مي پذ دارد که ه ر يه ك به صد ورت جزير ه أي جدا از دیگران و با اصل و منشئی متفاوت ، صاحب فر هنگ و تم دنی از ریشه ه ویه ژه و مسه تقل بودند ده اند د ول یکن در اصل ، عمده آنان اقوامي بوده اند كه در منطقه هايي نه چندان وسيع ــ در مجاورت هم هر يـ ك در زيـ ر چـّــ ر قدرتهاي سياسي قومي و قبيله أي خوودانسته بودند د حكومته اي محلي كوچ ك يه ا متوسطي را تشد كيل دهند . شكي نيست كه قدرتهاي چون ايلامي ها ، كاسي ها و ميتاني ها در طي دوراني طولاني از توانمنديهاي فه راوان سياسي و تمدني شكوفا برخ وردار به وده اذ دچنانكه اورارتوها از حدود 900 قين دي ك به سه سده توفيق يافتند كه به مرحله ايجاد يك دولت مطرح با آثاري ارزشمند در منطقه برسند و با نيرويي چ ون آشـ ور ، درگيـ ر

حال ، با این مقدمه جا دارد تا مرور کو تاهي به رچگونگي حضه ور و زندگي و پیوند دهاي برخي از ایه ن اقوام نامدار منطقه داشته باشیم اقوامي که از آخر سده هفتم ق یم بعد ، از وحدت و اجتماع آنان گسه ترده ترین و مقتدرترین دولت زمان به نام دولت ماد پدیدار گوشات تي که مهرف فرهنگ و تمدني شکوفا، با برخورداري از یکدستیها ، هماهنگیها و پیوندهاي چشمگیر است .

## لولوبي

لولوبي ها در بخش وسيعي از بالاي رود دياله تا درياچه اور ميه اسقرار داشتند ، كه در كتيبه هاي آشوري از ناحيه حكمراني آنان ، با نام " زاموا" ياد شده است . آنان از هزاره دوم ق.م. از اين قوم كهن ترين نقش بر جسته ايران در سر پل زهاب پديدآمده است كه به نام نقش " آنوباني ني" مهرف است . از مهمترين ويژگيهاي اين نقش ، تصوير اولين نفر از شش شخصيت كنده شده در زير تصوير است كه لباس و كلاه آن به طور كامل همان است كه در نقش برجسته هاي تخت جمشيد ، شخصيتها و افسران مادي در بردارند . به عبارت ديگر ، در طول نزديك به دو هزار سال ، فرهنگ بخش وسيعي از فلات در زمينه هنر پرشاك ، تداوم داشته است .

## گوتي ها

گوتي نام مرداني بوده است كه در همان هزاره سوم و دوم پيش از ميلاد در شرق و شمال غربي منطقه سكونت لولوبي ها ( در منطقه آذربايجان و كردستان ) مي زيسته اند . از اين مردم ، نقش برجسته معروف " هورين شيخان " در بالاي رودخانه دياله شناخته شده است كه تركيب و موضوع صحنه ، شباهت بسيار به نقش كنده " أنوباني ني " داشته و حدود زماني آنها نيز ، به هم نزديك دانسته شده است . از ديگر آثار مربوط به گوتي ها ، سر مجسمه مفرغي به دست آمده در همدان است كه آن را به يكي از شاهان گوتي در حدود سده هاي پاياني هزاره دوم ق.م. نسبت داده اند . از نظر انسان شناسي ، ريخت چهره اين مجسمه و تصوير كماندار هورين شيخان را " كسون " با تيپ كردان منطقه زاگرس و " ا.ت. آمي " انسان شناس فرانسوي با آذربايجانيان و " ژرژكنتنو" با كاسي ها يكسان ديده اند .

### میتانی ها

این قوم در هزاره دوم ق.م. در قسمت غرب فلات ، از موقعیت برجسته أي برخوردار بوده و در حدود 1500 ق.م. دولتي قدرتمند که از دریاي مدیترانه تا کو ههاي غربي آذربایجان و زاگرس امتداد داشته است، تشکیل مي دادند . سپس ، آنان شمال بین النهرین را نیز به سرزمین خود پیوند دادند . نخست ، پایتخت آنان شهر و اشوگاني ( Vashuganni ) در محل راس عین ( در خابور امروزي ) بود . سپس به آرپخا ( Arrapkha ) در کرکوك انتقال یافت . میتاني ها را آریایي دانسته اند . یك دسته از اقوام هند و اروپایي که ظاهرا" بیشتر آنان از افراد جنگجو بودند ، از قفقاز عبور کردند و تا انحناي بزرگ شط فرات پیش راندند . این عده با هوریان ( بومیان آن ناحیه که قومي از اصل آریاني بودند ) ممزوج شدند و پادشاهي میتاني را تشکیل دادند . این دسته ، محل سکونت خود را تا بین النهرین شمالي توسعه دادند و آشور را محدود کردند و مساکن قوم گوتي را نیز ( که در دوره هاي شمالي زاگرس و اقع بود ) به دادند و آشور را محدود کردند و مساکن قوم گوتي را نیز ( که در دوره هاي شمالي زاگرس و اقع بود ) به از دواج کردند . میتاني ها نه فقط از نظر قدرت سیاسي و نظامي ، بلکه از نظر سامان دهي اوضاع اجتماعي و تدوین قوانین نیز ، از موقعیت چشمگیري برخوردار بودند . متنهاي حقوقي به دست آمده از " نوزي " یا " تدوین قوانین نیز ، از موقعیت چشمگیري برخوردار بودند . متنهاي حقوقي به دست آمده از " نوزي " یا " یورگان تپه " ( Urgantepe ) در جنوب غربي کرکوك درباره قوانین مربوطه به زناشويي ، بچه دار بودن یا نبودن ، هبه و و اگذاري اموال ، ارث و قوانین کیفري و مجازاتها و مذهب آنان ، اطلاعات جالبي در اختیار مي گذارد.

#### کاسی ها

از حدود هزاره سوم قه مجعد ، این مردم به اعتباري ، نخست در زمینه اي جذوب غربي دریاي کاسپین ( خزر) و بعد در دامنه هاي سلسله زاگرس ، ساکن بودنده اندمردم ناحیه لرستان کذوني را بازماندگان کاسي ها مي دانند. در نوشته هاي عاشوري ، از آنان با نام "کاسي" ( Kassi ) ياد شده است ام هگمتانه يا همدان را آشوريها پیش از دوران مادها اک ار کاب هي الاعند ي شهر کاسيان مي ناميدند همچنين ، نام شهرهاي قزوين و کاشان و درياي کاسپين را برگرفته از نام اين قوم مي دانند.



وسعت منطقه حضور کاسي ها در بخشهاي غربي فلات ، ت ا هم دان امت داد داشد ته اسد ت کاسد يان در برخي از نواحي "ماد آيندهونت گزيده و به احتمال قوي ، نواحي مزبور به وجه ي اسد توار ج زو قلم رو دولات کاسدي شده استويرا ، آثار نقاط مسکوني کاسيان در نواحي دور دست ماد نيز ت ا ه زاره اول په يش از م يلاد محف وظ ماد ده و عنصد ر نر ژادي کاسدي در حدود جنه وب غربي م ادبه هط ور قابه ل ظلاه أي انتشد ار يافته ه اسد ت درباره نژاد کاسي ها و پيوندشان با آرياييها، نظرات مختلفي وجود دارد برخي ، آذ ان را "آريايي"و برخي درباره نژاد کاسي ها و پيوندشان با آرياييها، نظرات مختلفي اصد ل آسد يايي بودند د ، در آغ از ه زاره دوم ق م به ديگر ر "آزياني انيگافته ه از دت و ده جمعيت ترکلکد همچر) اصد ل آسد يايي بودند د ، در آغ از ه زاره دوم ق م به توسط هند و اروپاييان که حکومتي اثرافي و نظامي با جمعيت اندك تشکيل داده مجاز شدند که خود را در ميان

همچنین ، از نام بعضي خدایان کاسي پیداست کّه ارتباط خاصي میان آنه ان و نـ ژاد هنـ د و اروپـ ایـي وجـ ود داشـ تـه است

### اورارتوها

در سده هاي آخرين هزاره ق.م. نيز با نام پر آوازه حكومتها و اقوامي در غرب فلات و منطقه أي كه بعد مركز عمده دولت بزرگ ماد را تشكيل دادند، برخورد مي كنيم كه همه در جريان يك رويداد مهم تاريخي دنياي كهن ، از دهه آخر قرن هفتم پيش از ميلاد به بعد ، با نام دولت و تمدن ماد به زندگي خود ادامه داده اند. عمده آنان عبارت بودند از : اور ارتوها ، مانايي ها ، سكاها و سيمري ها . از اين چهار گروه ، اور ارتوها از نظر تشكل سياسي و ساز ماندهي به صورت يك دولت و به جاي گذار دن آثار تمدني ، به ويژه معماري ، از ديگر ان

شرايط ممتاز تري داشته اند . اين دولت در حدود سده نهم ق.م. از اتحاد تعدادي از طايفه ها در پيرامون درياچه وان و از سوي درياچه وان و از سوي جنوب تا حوضه هاي رودخانه هاي دجله و بخش بالاي فرات و گه گاه بخش هايي از آذربايجان كنوني را در برداشت . برداشت .

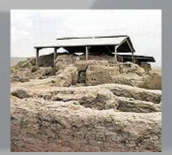
زبان اورارتويي را از گروه زبانهاي " آسياني " دانسته اند كه با زبان " هوريها " همگروه بوده است . مهمترين ايزد آنان " خالدي " نام داشت . اورارتوها در كار معماري ، فلزكاري و ايجاد كانالهاي آبياري توانمنديهاي بسيار داشتند . ساكنان سرزمين اورارتو در شكل بخشيدن به هنر دوران ماد و سپس هخامنشي ،چون ديگر اقوام ساكن فلات نقش موثري را بر عهده داشته اند . دولت اورارتو ، در آغاز دهه آخر قرن هفتم پيش از ميلاد به اطاعت اتحاديه مادها در آمد .

## مانایی ها

مانه ایی ه ا از اقه وام صد احب نه ام و نشه انی بودنه دکه در ناحیه ه مه اد آنروپه اتن یه ا آذربایج ان کنه ون ، در سه ده هه ای نخستین هزاره اول پیش از میلاد تا زمانی که جزیی از دولت بزرگ ماد گردیدند ، از جمله دولتهای منطق ه أی به شمار مي رفتوييژگيهاي قـ ومي جامع ه ماذ ايـي را چـذ ين دانسـ تـه اذ ىمقِ ارن هـ زاره نـخسـ ت ، مخــا وطـي از طوايف مهاجر و بومي قفق ازي و ارياييبه نام ماناي در ناواحني وجب شرقي درياچه اورميه تاحدود ه خصه وص بین حدود مراغ ه تا بوکان و سد قز امروزي سد کونت داشتند. بیشتر پژوهشگران برآن اندکه مانه ایی ه ۱ شه امل اتح ادای از طوایه ف منطقه بودند د و خه ود از گذشه ته جزئه ی از سازمانهاي حكومتي لولوبي – گوتي را تشكيل مي دادندانآنبا پيروزي بر ديگر ر اتحاديه ه اي منطقه، دول ت مانا را پایه گذاري کردند . اشوریها به طور بي امان ، در فرصتهاي مختلف براي حمله و غارت ، به سرزمين مانہ احملہ م ي بردنہ دو در ہ ر يہ ورش در پہ ي ويرانگ ري خہ ود ، جمع ي را بہ ه اسہ ارت م ي گرفتنہ دکہ ہحضہ ور نعتگهاردرو معينر مذان آندان مانان ، غليمت ي گرانبه ابر راي آشد وريان ب مي رفت آبان از وجود أين اسرا در كار رونق شهرهاي أشور ، به ويژه نينوا به ره م ي جسد تند ميه ان ماذ ايي ها و اورارتوها نیز با وجود پیوندهای بسیار نزدیك فرهنگی ، بر سر گسترش منطقه نف وذ سیاسـ ی درگیریـه ایـی مانایی ها ، هم از نظر اقتصادی ، هم از نظر أفرینش آثار هنری ، صاحب توان و رشد فرهنگی والایی بودند د به هم بن دلیه ل ؛ در زم ان ایج اد حکوم ت قدرتمذ دم اد ، سرزمین مانه ا به اعتباری قلب و مهمترین که انون ورې را در ب مسلما" ماناي پيشينږک ز اقتصد ادي و فر هنگ ي حکوم ت م اد به واړ ن ناحيه از ديگ ر نه واحي م اد از لح اظ ادترین کشت تزارها و بیشد ق ڌ اوج 24 رب مبناي اقتصاد مانا را دامپروري و گله داري تشکيل مي داد مانايي ها در خلق آثار هنري ، در زمينه معم اري و فلزكاري وسفالگري و به ويژه آثار تزيين طلا و آجرهاي نقش دار ، از اعتبار و هنروالايي برخوردار بودند تاکنون ، در سه محل با انجام کاوشهای باستان شناسی آثار با ارزشی که به نه نه مانه ایی شه هرت دارد به دسد ت آم ده اسليات بد له محال، عبارت انا داريويه ، حسانلو وقلايچ ي لعقه زيويه در ١٩٣٨ ومتري جناوب شرقي سقز و در شمال روستايي به همين نام ، حسنلو در 9 كيلومتري شمال شرقي نقده و 12 كيلومتري جنوب ه و قلايچ ان و اق ه بوک ی در حوم آثار هنري پرارزش و مشه ور به دست آم ده در زيويه و حسانلو ، از نظر نشان دادريش رفتهاي خياره كنناده فرهنگ و تمدن فلات ایران در ه زاره اول ق جاراي اهمیة ي بنیه ادین هسه تنګاوشه هاي انجه ام شد ده چنه د سه ال اخیر در قلایچی و به دست آمدن بنایی که به احتمال نیایشگاه مردم منطقه به وده است ، از نظر بیان ارزشهای هنر معماری ، از جمله کاربرد آجرهای نقشهار گوناگون ، حکایت از تواناییهای آفرینش هنری سه اکنان بخش غربي ايران در هزاره اول ق.م. دارد .در حقيقت ، اين شيوه را از تمدن كهن تري در فه لات ، (ايلاميان) به ه انده بودن ه او ج شد دولت ماناً در دهه نخست سده هفتم ق مجزئي از دول ت وگي م اد به شه مار مي رف ت دو گروه ديگر ريعذي سكاها و سيمري ها از نظر نـ ژادي و زبـ انـي ، بـ ا ماده ا از يـ ك بـ ن و ريشـ ه بودنـ در حـ ال حاضـ ر بـ ا توجـ ه بـ ه اطلاعات كمي كه در دست داريم ، غير ممكن است بتوانيم مادي ها را از سكايي ها و سريمري ها جدا نم ابيم . زیرا فرهنگ و تمدن این اقوام کاملا" به هم بستگی داشته استلین عقیده را ه ر تسه فلد په س از مطالع به نق وش برجسته تخت جمشيد اظهار كرد و از أن دفاع نموده ، ولي ام روزه م ا به اكم ال اطميذ ان مي ته وانيم أن را بيه ان

### یادشاهی ماد شکل گیری

از رهبر تشكيل دهنده اتحاديه طايفه هاي مادي ، با نامهاي " ديااكو " ، " ديوك " و يا " دياكو اياد شد ده اسد ت . او بـ احمايـ تگسـ ترده مـ ردم منطقـ ه ، توفيـ ق يافـ ت تـ ااز مجموعـ ه سـ رزمينهاي کـ ه بـ ر هـ ر يـ ك رئـ يس وشـ اهكي حكومت مي راند ، در فاصله 788 ق. هر به اعتبار ديگر 767 تا 745 قبه منطقه و سايعي كه شامل ماد كوچك ، مركزشيرقي مي شد ، دولتي را پي ريزي كند كه در قرن هف تم په يش از م يلاد ته ا دو ده له آغ ازين ان گ دزم ر ين ريان ششد اهي قهريومذ ردد. مدت زماني پس از شكست دياكو از سارگن شاه آشور ، فرزند و جانش بن او كه د امش به گونه ه اي مختلفي ، چون فرورتیش ، خشتریته ، کشتریتی وفرائورتس یاد شده است ، قدرت ر هبري رابه دست گرفت ودر 3-672 ق م در برابر آشوریها به یا خاست جدود دو دهه بعد ، بر اثر قدرت طلبی رهبران سکاهای آریایی در جه ت كسب مقام رهبري اتحاديه و منطقه ، نزديك يك ربع قرن ، يعذي 652 تا 585 ق يم ا توانمذ دي به سد اماندهي حکمت و جذب دولتهای مختلف کوچك و بزرگ پر داخت که در و اقع میتوان او را نق ش آفرین دوران گسد تر ش و شکل گیري پادشاهي ماد به شه مار آونرلمبر ة ول ه رودوت، او ط ي نبه ردي سه ران سه کابيان را به ۱ اطاع ت وادار کے رد (در حدودسہ المهاي 613 و 612 ق بھولے) ت مانہ اي تہ اقبہ ل از 610ق مسطنات کياکسہ ار را بہ ہ رسه میت شد ناخت و خد ود جزئه ی از دوله ت مه الدرگلودیت لمورارته و نیه ز در آغه از دهه ه آخه رقه رن هفه تم ق م ر ہبري کياکسار را په ذيرفت و جزئے ي از کشور مادگرديہ ہم در زمان ہوخشتره (کياکسار) سرزمين پارس به بخشی از سد رزمینهای دولت به زرگ مه اد ، تبه دیل گردید د و خشه تره فرمه انروایی یه ارس را به رعه ده كمبوجيه يدرگ وروش به زرگ واگذاشدبته اعتباري ، له وح سه يمين آريار مذدره للم ين زمان به و سهله هوخشتره به هگمتانه – پایتخت مادها –انتقال یافهموزم آن به این روید دادهای مه م و فر راهم آمدن موجبات شکل گیري دولت بزرگ ماد ، بـ ۱ پیزوللتخادیه ه اي طایفه اي و دولته اي کوچ ك و بـ زرگ مسـ تقر در فـ لات ايران که از هبستگيهاي فرهنگي ديرينه برخ وردار بودند ، هوخشد تره زم ان را به راي در ه م شکسد تن حکوم ت متجاوز و خونريز آشور که ط ي چذ د قرن به ايورشه هاي پي در پي، به ويرانگري و کشد تارهاي وحشد تناك در بخش وسیعی از فلات پرداخته بود ، مناسب دید از مدتی پیش ، میان بابل و آشور درگیریهای صورت گرفته بود ، ولـ ي بـ ابلـي هـ اکـ ارې از پـ پش نبـ رده بویدنا توجـ ه بـ ه تمـ امـي زمینـ ه هـ ا ، کیاکسـ ار نیروه اي خـ ود را بـ ا عبوراز گردنه هاي زاگرس به ايالت " آراپخاي."الاتر از نيذ وا ، رسـ انيد و بعـ دزا تسـ خير شـ هر "طـ ربيس " از دجله گذشت و تا شهر مشهور " أشور " پیش راند و آن را به تصرف در آورد پس از آن ، بابلی ه ا دول ت ماد را در آستانه در هم شکستن قطعي آشور ديدند ، بر اساس توافقهاي پيشين ، به ياري مادها أمدند و بـ ا ه م بـ ه محاصد ره "نيذوا الرداختد د در مه اه اوټ بي 10% ميلاد، نيذوا سه قوطکه ردو به دوران حکومت خشه ن ترین قدرت زمان ، پایان داده شد.



رزمینهاي مج

4 کشد

سقوط نينوا و از مي ان برداش ته شول تق آشور ، از جمله وي دادهايي اسد ت که مه ورد اسد تقبال فراوان همه اور آن کشه ور که هلطمه ه هاي بسد يار از آن ديد ده بودند د ، قرار گرفت کياکسار براي آنکه بار ديگر آشور سرباند نکند ، بازمانده نيروهاي آشوري را که به "حران "ل فقه بودند د ، در هم کوفت نوتيجه سراسر بين النه رين شد مالي و تم امي کشه ور آشور و از جمله ، ناحيه هسديرو مه دي يا " هم کوفت نوتيجه سراسر بين النه رين شد مالي و تم امي کشور آشور و از جمله ، ناحيه هسديرو مه دي يا " دمله وردهم اد " اد مله قگرداني د وردهم اد " دمله از پيروزي درخشان بر آشور ، به سوي غرب راند و با دولت ليدي ( Lydia ) دت پنج سال به نبرد پرداخت . سرانجام ، بر اثر پيلار پيغ ت نصر ر پادشه اه بابل ميان دو دولد ت صدلح برقررار گرديد دو رود قزل ايرماق با "هاليسيه لخنوان مرز دو کشور و به عبارتي ، غربي ترين مرز پادشه اهي ماد تعيين شده . در اين هنگام مادها از جنوب غربي با کشور بابل هم مرز بودند و از سدوي شد مال ، سراسد ر سدر زمين " وان " در اين هنگام مادها از جنوب غربي با کشور بابل هم مرز بودند و از سدوي شد مال ، سراسد ر سدر زمين " وان " مار م یا ار اد به هرودوت ( در مجله يکم ، بند 104) يادآور شده است که " خاك ماد " با سرزمين " ساسپيريان " (يعني قبايل ل هرودوت ( در مجله يکم ، بند 104) يادآور شده است که " خاك ماد " با سرزمين " ساسپيريان " (يعني قبايل ل هرودوت ( در مجله يکم ، بند 104) يادآور شده است که " خاك ماد " با سرزمين " ساسپيريان " (يعني قبايل ك

ايبري و گرجي) هم مرز بود. در مورد سرزمين "كادوسيان " و " ماردان "ياگيلان و مازندران و نيز ايـ لام ، برخي ازن مبارشاڅا و ترديد سخن گفته اند د، در حالي که در نوشته هاې که ن به پيوسه تگي آنه ا به ا ماد اشاره شده است . از جمله " كتزياس "درباره كادوسي ها اشاره دارد كه آنان تا كمي به پايان دوران دولت ماد ، جزیی از آن کشور بوده اند . در مورد ایلام نیز باید گفت که سرزمین مزبور دست کم بعد از سه قوط قدرت ت به صد ورت مستقل باقي مانده و جزيه ي از سرزمين مادنشده باشد. ته اسد ديا كونوف در بحث مربوط به ساتر ايهاي دولت م اد در عه د آس تياك فرزند د هوخش تره بد رزمينهاي زير را ه گفت ه شد ده ، به عذ وان سه اترابهایی ماز کشداد یه ور ادم ی کذ ر انچ در نگیانا و کارمان و میکیان شلامل سیستان ، کرمان وبخشی از مکران و غرب افغانس تان ته ا خه هرات – دهار) تان کن يايهراان بلوجسد یان آسا مک انهو" حبشد ياريكانليدي -وني . ـ پارت و هیرکانیه ، مسلما" ، آره یا وسغدیانا به احتمال ولی گعنا نم ی رود تمام ۱"و خـ وارزم بـ ه ظـ ن بسـ یار

عيف . هرودوت به تسخير اين سرزمينها توسط فرورتيش اشاره دارد .از اين رو مي توان به ظن قوي گفت كه حـ دود ماد از طرف مشرق تا " باختر " وجيحون امتداد داشته است .

## مبانی سیاسی - فرهنگی پایه گذاری دولت ماد

ى توانسد

زون ڊ

از بعد سياسي ، يكي از عوامل عمده پيدايش اتحاديه ماد و سپس دولت و بالاخره تشكيل پادشاهي ماد را مي توان در تجاوزگريهاي ويرانگرانه آشور جستجو كرد. هرودوت ، اهميت ويژه أي به جنبش ضد آشوري مردم ماد در حدود 672 ق.م. به رهبري " فرورتيش " داده و گفته است :مادي ب ها براي احراز آزادي ، مبارزه را آغاز و در اين راه به قدري تلاش و سرسختي كردند كه سرانجام توانستنديوغ قيادت آشور را براندازند و خود را آزاد و مستقل سازند .

بسياري از آثار تمدني منسوب به دولتهايي كه مدت زماني در قالب پادشاهي ماد در كنار هم قرار گرفتند، از جمله آثار قلعه سازي و شهرسازي آنان ، بازتاب شرايط سياسي – اجتماعي كمابيش يكساني است كه بر سراسر منطقه حاكم بوده است . تكيه بر جنبه هاي دفاعي قلعه ها و ايجاد " قلعه – شهر ها " براي دفاع در برابر مهاجمان ، از ويژگيهاي عمده و همسان بيشتر جايگاههاي شناخته شده ، دست كم از نيمه هزاره دو م قرم به بعد است . شكل گيري دولت مقتدر پادشاهي ماد با شركت دولتها و اتحاديه هاي طوايف خود مختار مستقر در قلمروهاي معين ، بدون خونريزيها و ويرانگريهاي شديد ، حكايت از آن دارد كه بجز ر هبران اتحاديه ها و مقامهاي سياسي و حكومتي دولتها كه به حفظ قدرت خود علاقه مند بودند ، ساكنان آن سرزمينها از يك سو به دليل پيوندهاي فر هنگي با يكديگر و از سوي ديگر ، به منظور پايان بخشيدن به درگيريهاي پي در پي در منطقه ، به وحدت با هم تمايل داشتند و از ايجاد يك دولت ماد توانا با مشاركت خود ، استقبال مي كردند . چنانكه جز در چند مورد كوچك ، از زمان تشكيل دولت بزرگ ماد تا پايان دوران هخامنشي ، ديگر شهاي تجزيه طلبانه در پادشاهي ماد و هخامنشي نيستيم . در آن شرايط ( زمان ادغام پادشاهيها و دولتهاي كوچك و متوسط در دولت ماد ) عامه مردم به طور كلي از استقرار يك قدرت مركزي توانمند هواداري مي كردند .

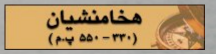
از نظر قر هنگي ، فر هنگ دوران مادي را مي توان حاصل تكوين و تكامل فر هنگي دانست كه از گذشته دور در بخش وسيعي از سرزمين فلات به نشو و نما پرداخت كه نمودهاي آن ، دست كم از هزاره سوم ق.م. تا دوران ماد ، در جاي جاي آن ديده مي شود. به دليل پيوند و همساني ميان نمودهاي يكديگر در ارتباط بوده و در جريان داد و ستدها و گاه برخوردها ، بر هم تاثير گذارده و ديدگاههايشان به يكديگر نزديك و نزديكتر گرديده است ، تا جايي كه سرانجام مجموعه آفريده هايشان به صورت پيامي مشترك در آمده است . "ژرژكنتنو" در برسيهاي مربوط به ريشه نژادي ساكنان هزاره سوم ق.م. در منطقه غرب فلات بدين مطلب اشاره دارد كه : در " هزاره سوم پيش از ميلاد ، از همان اراضي سرد آسياي مركزي ، موج ديگري از مهاجران به راه افتاد كه آنان را آريايي يا هند وايراني لقب داده اند ."

" ريچارد فراي " در همين باره اظهار مي دارد : " دسته هاي از جنگاوران آريايي ( پيش از فرارسيدن گروههاي عمده آرياها كه در خاور نزديك در هزاره دوم پيش از ميلاد بنيان پادشاهي مي گذاردند ) به اين سرزمين راه يافته بودند . گويي كه اين پيشتازان آريايي در جمعيت بومي مغرب فلات و دشت بين النهرين مستحيل شدند تابعدها با فرارسيدن گروههاي بزرگ ايرانيان ،اين سرزمينها ايراني شدند .

ذكر اين نقل قولها، بدان جهت است كه ذهن ًرا متوجه جنبه هاي پيوستگي نژادي آين مردم كرده باشيم . بايد توجه داشت كه مربوط ساختن بررسي تمدن و فرهنگ ايران دوران ماد با بحث هاي مربوط به نژاد شناسي و زبان شناسي در پيوند با قوم ماد و ديگر اقوام منطقه ، با توجه به اختلاف نظر ها و دردست نبودن آگاهي هاي كافي ، گام نهادن در راهي سنگلاخ خواهد بود . بنابر اين، اشاره به اين دو نظريه ذكر شده فقط به اين علت است تا يادآور شويم كه عوامل همگن بسياري از ديرگاه در اين منطقه وسيع در كنار هم سبب شده است تا مردم بخشهاي مختلف ، در كار آفرينش فر هنگ منطقه خويش ، از ديدي نزديك و همسان با همسايگان خود برخوردار باشند. نتيجه آنكه مجموع اين پاره فر هنگهاي منطقه أي ، كليتي يگانه رامي نماياند. نگاهي به جايگاههاي باستان شناسي كاوش شده در آسياي مركزي تا بخشهاي شمال شرقي ، مركزي و غرب ايران كنوني ، به گونه أي چشمگير معرف پيوند فر هنگي ميان عمده اين جايگاهها از هزاره پنجم پيش از ميلاد به بعد مي باشند. ياقته ها و بررسيهاي مربوط به هزاره اول ق.م. در جايگاههايي چون " تخت قباد" در ساحل راست آمودريا ، حصار ، سيلك ، خوروين ، كلاردشت و املش ، ناحيه لرستان ، گودين تپه ، نوشيجان ، حسلو ، زيويه، سقز ، قلايچي ، و ... به گونه أي روشن و گويا معرف آن است كه فر هنگ معروف به تمدن مادي ، از آغاز هزاره اول ق.م. در تمامي اين جايگاهها – باوجود فاصله زياد از هم – با شباهتها و مادي ، از آغاز هزاره اول ق.م. در تمامي اين جايگاهها – باوجود فاصله زياد از هم – با شباهتها و مدن به نوشياي بسيار ، شكل گرفته و روند تكامل ارزشمندي را پيموده است . " گيرشمن " در بحث شكل گيري تمدن مادي ، اين چنين اظهار نظر مي كند " هنرسياك و بعد از آن ، هنر خوروين و حسنلو و املش و لرستان جزه لاينفك اين فر هنگ و تمدن جديدند " . وي همچنين درباره گنجينه جيحون كه در ساحل آمودريا به دست آمده است ، چنين مي نويسد : " در اينجا ، هنر مادي موضوع اصلي نقوش مجالس است و نفوذ هنر هاي مختلف ، روي آن پيوند شده است ".

## ویژگیهای دولت و تمدن ماد

از نظر نام و عنوان ، این درست است که شاهنشاهی بزرگ ماد دورانی طولانی نپایید و جای خود رابه شاهنشاهي هخامنشي سپرده ، ولي نكته بسيار مهم أنكه شاهنشاهي هخامنشي چيزي جزه تداوم دولت و تمدن مادي نبود ِ همان اقوام و همان مردم ، روندي راكه برگزيده بودند با پويايي و رشد بيشتر تداوم بخشيدند و در پهنه أي بسيار وسيع ، أن را تا پايه بزرگترين شاهنشاهي شناخته شده جهان ، اعتبار بخشيدند. عمده ترین ویژگی دولت ماد را می توان در توفیق ساماندهی و ایجاد دولتی بزرگ از مجموعه دولتها و اتحاديه هاي طايفه أي مستقلي دانست كه با وجود همسانيها و نزديكيها و پيوندهاي چشمگير فرهنگي ، تا أن زمان در یك واحد با هم پیوند سیاسی – سازمانی نیافته بودند . وجود جنگ قدرت میان دولتهای مزبور ، هیچ گاه به عنوان درگیري " دولت – ملت " هاي مختلف شناخته نشده و از تمامي آنها ، به عنوان دولتهاي كه هر یك بخشی از سرزمین ایران بزرگ و مردم آن را در بر داشته اند یاد شده است . بنابر این ، پایه گذاری دولت بزرگ ماد را باید به عنوان مهمترین رویداد در تاریخ ایران به شمارآورد .رویدادی که موجب گردید تا نخستین دولت بر پایه " وحدت ملی " اقوام مختلف ساکن فلات ایران با مشترکات و پیوندهای فر هنگی ، استقرار یابد . بر اساس چنان شرایطی بود که دولت ماد امکان آن را یافت تا در کار ایجاد ساز مانی گستر ده و دقيق و متكي بر نهادهاي قدرتمند در زمينه هاي سياسي – اقتصادي – نظامي توفيق يابد و با الهام از ساختار كل جامعه و باور هاي مردم ، اصول و قوانين بسياري براي ايجاد نظم و استقرار عدالت و تنظيم روابط اجتماعي در ابعاد مختلف ، پايه ريزي كند . أنچه دولت ماد پايه گذارد ، در سده هاي مختلف پس از أن نيز همچنان مورد قبول و یا بر جاماند. دیاکونوف با توجه به کتیبه داریوش اول در بیستون ، نشان می دهد که نه تنها سازمان دولتي ، بلكه سازمان اجتماعي پارس نيز تحت نفوذ شديد نظامات مادي ها بوده است . عمده ترين ویژگی دوران ماد را می توان به چگونگی فر هنگ و تمدن آن مربوط دانست . فر هنگ و تمدنی توانا و پویا و با هویت که تبلور سیر فرهنگی چند هزار ساله فلات را ، می توان در آن شاهد بود . فرهنگ و تمدنی منسجم و توانا که در عین در برگفتن تمامي پاره فر هنگهاي منسوب به دولتهاي مختلف مستقر در فلات – پیش از استقرار پادشاهی ماد – در مجموعه بیان کننده ساختار پیکری یگانه بود. و توانست تا پایان دوران هخامنشی ، به سیر خود ادامه دهد.





با طلوع دولت هخانشي كه به وسيله كوروش پارسي از خاندان معروف بنياد گرديد (حدود 550 ق.م) ، ايران در صحنه تاريخ جهاني نقش فعال و تعيين كننده أي يافت . همچنين ، اين دولت منشاء و مركز يك تمدن و فر هنگ ممتاز آسيايي و جهاني دنياي باستان شناخته شد.

كوروش ، پادشاه سرزمين انشان ( انزان ، در حدود شوش نواحي ايلام جنوبي ) و سر كرده سلحشور و محبوب طوايف پارسه ( پارس ) كه قلمرو او و پدرانش در آن ايام تابع حكومت پادشاهان خاندان ديااكو محسوب مي شد ، با شورش بر ضد آستياگ و پيروزي بر او ، هگمتانه ( اكباتان ، همدان ) را گرفت ( 549 ق.م. ) . وي ، خزاين و ذخاير تختگاه ماد را هم وفق روايت يك كنيبه بابلي ، به " انشان " برد و سرانجام به فرمانروايي طوايف ماد در ايران خاتمه داد .



غلبه سريع او بر قلمرو ماد كه بلافاصله بعد از سقوط همدان تحت تسلط او در آمد ، در نزد پادشاهان عصر موجب دلنگراني شد . كوروش براي مقابله با اتحاديه أي كه با شركت ليديه ، بابل و مصر بر ضد او در حال شكل گرفتن بود ، خود را ناچار به درگيري با آنها يافت .

پس از آن ، بلافاصله با سرعتي بي نظير كه بعدها فقط فتوحات اسكندر خاطره آنها را تجديد كرد، به جلوگيري از هجوم كرزوس پادشاه ليديه ، كه با عجله عازم تجاوز به مرزهاي ايران بود ، پرداخت . در جنگ ، كرزوس مغلوب شد و سارديس ( اسپرده ، سارد ) پايتخت او به دست كوروش افتاد ( 646ق.م. ). اين پيروزي ، آسياي صغير را هم برقلمرو وي افزود ( 649 ق.م. ) اما ، قبل از درگيري با بابل و ظاهرا" براي آنكه هنگام لشكر كشي به بين النهرين مانند آنچه براي هووخ شتره ، پادشاه ماد ، در هنگام عزيمتش به جنگ با آشور پيش آمد، دچار حمله سكاها نشود ، چندي در نواحي شرقي فلات به بسط قدرت و تامين حدود پرداخت . بالاخره ، با عبور از دجله حمله به بابل را آغاز كرد و تقريبا" بدون جنگ آن را فتح كرد ( 538 پرداخت . بالاخره ، با عبور از دجله حمله به بابل را آغاز كرد و تقريبا" بدون جنگ آن را فتح كرد ( 538 ق.م. ) با فتح بابل ، سرزمينهاي آشور و سوريه و فلسطين هم كه جزو قلمرونبونيد- پادشاه بابل - بود نيز ، به تصرف كوروش در آمد . اما، در گيريهايي كه در نواحي شرقي كشور در حوالي گرگان و اراضي بين درياچه خزر و درياچه آرال براي او پيش آمدو ظاهرا"به مرگ او منجر شد ( 529 ق.م. ) ، او را از اقدام درياچه خزر و درياچه آرال براي او پيش آمدو ظاهرا"به مرگ او منجر شد ( 529 ق.م. ) ، او را از اقدام به لشكر كشي به مصر ، كه در گذشته با ليديه و بابل برضد وي هم پيمان شده بودند ، مانع گشت .



پسرش ، كمبوجيه اين مهم را انجام داد ( 525 ق.م. ) وبدين گونه ، مصر و قورنا ( سيرنائيك ) در شمال آفريقا هم جزو قلمرو هخامنشي ها در آمد و شاهنشاهي پارسي ها به وسعت فوق العاده اي كه در تمام دنياي باستان بي سابقه بود، رسيد . بالاخره ، داريوش اول ( معروف به كبير ) كه بعد از مدت كوتاهي ( 521 ق.م. ) با ايجاد امنيت ، احداث شبكه هاي ارتباطي ، وضع قوانين و تنظيم ترتيبات مربوط به ماليات عادلانه ، به اين دولت كه در واقع ميراث كوروش بود ، تمركز و تحرك واستحكامي قابل دوام بخشيد . معهذا ، لشكر

كشيهايي كه داريوش در مرزهاي غربي و شمال شاهنشاهي كرد وبيشتر ناظر به تامين وحدت و تماميت آن بود ، در آسياي صغير و يونان با مقاومتهايي مواجه گرديد ( 499 ق.م. ) كه حل آن از طريق نظامي ، براي وي ممكن نگشت ( 490 ق.م. ) .

پسرش ، خشايارشا هم كه بعد از او به سلطنت رسيد ( 486 ق.م. ) در رفع اين مقاومتها ( 480 ق.م. ) كه از عدم تفاهم بين حيات يوناني و اصول حكومت شرقي ناشي مي شد ، توفيقي حاصل نكرد . حتى بعد از خشايارشا ( 465 ق.م. ) هم . اين سوءتفاهم بين ايران با شهرهاي يونان مدتها ادامه يافت .

معهذا ، جانشينان ديگر داريوش و از جمله كساني چون داريوش دوم ( 404 – 423 ق.م.) و اردشير دوم ( 358 – 404 ق.م.) كه هيچ يك ذره أي از لياقت و كارداني او را هم نداشتند ، در حل سياسي اين مساله و حفظ سيادت ايران در نواحي شرقي و مديترانه ، دچار مشكلي نشدند . حتي شورش مصر بر ضد ساتراپ ايراني خود ( 415 ق.م ) ، كه يك چند آن سرزمين را از ايران جدا كرد ، و واقعه بازگشت ده هزار چريك يوناني از ايران ( 401 ق.م. ) كه نشانه ضعف نظامي ايران در آن ايام بود ، تماميت شاهنشاهي ايران را متزلزل نكرد . به همين دليل ، نظامات داريوش بزرگ و تدابير سياسي بعضي ساتراپهاي ايراني كه مشاوران پادشاهان بودند ، همچنان حافظ وحدت و تماميت قلمرو هخامنشي باقي ماند



این قلمرو وسیع که از حدود جیحون و سند تا مصر و دریاي اژه را در بر مي گرفت ، در عهد داریوش شامل تقسیمات اداري منظمي بالغ بر بیست استان ( هرودوت ) یا بیشتر ( کتیبه ها ) بود که در هر استان ( خشتره = شهر ) یك ساتراپ ( خشترپ = خشتروپان = شهربان ) به عنوان والي عهده دار امور کشوري بود . با آنکه این والي بر تمام امور مربوط به استان نظارت فایق داشت ، فرمانده پادگان استان و نگهبان ارگ آن تحت حکم وي نبودند . به این ترتیب ، ساتراپ با وجود اقتدار بالنسبه نا محدود ، همواره تحت نظارت پادشاه قرار داشت و فکر یا غیگري براي او ، چندان قابل اجرا به نظر نمي رسد . حکم و اراده پادشاه هم در سراسر این استانها قانون محسوب مي شد و مطاع بود .

أقوام تابع هم با آنكه در اديان و عقايد و رسوم خود محدوديتي نداشتند ، در ضابطه تبعيت از حكم پادشاه ، به حفظ وحدت و تماميت شاهنشاهي متعهد بودند . نمونه اين تعهد ، از همكاري آنان در كار بناي كاخ داريوش در شوش پيداست . لوحه هاي كلي بازمانده از آن پادشاه ، نقش صنعتگران اين اقوام و مصالح سرزمينهاي آنان را در ايجاد اين كاخ به ياد مي آورد .

نام سرزمینهای تابع ، در کتیبه أی متعلق به مقبره داریوش که در نقش رستم می باشد ، به تفصیل این گونه آمده است : ماد ، خووج ( خوزستان ) پرثوه ( پارت ) ، هری ب و ( هرات ) ، باختر ، سغد ، خوارزم، زرنگ ، آراخوزیا ( رخج ، افغانستان جنوبی تاقندهار ) ، ثته گوش ( پنجاب ) ، گنداره ( کابل ، پیشاور ) ، هندوش ( سند ) ، سکاهوم ورکه ( سکاهای ماورای جیحون ) ، سگاتیگره خود ( سکاهای تیز خود ، ماورای سیحون ) ، بابل ، آشور ، عربستان ، مودرایه ( مصر ) ، ارمینه ( ارمن ) ، کته په توك ( کاپادو کیه ،بخش شرقی آسیای صغیر ) ، بابل ، سپرد ( سارد ، لیدیه در مغرب آسیای صغیر ) ، یئونه ( ایونیا ، یونانیان آسیای صغیر ) ، سکایه تردریا ( سکاهای آن سوی دریا : کریمه ، دانوب ) ، سکودر ( مقدونیه ) ، یئونه تك برا ( یونانیان سپردار : تراکیه ، تراس ) ، پوتیه ( سومالی ) ، کوشیا ( کوش ، حبشه ) ، مکیه ( طرابلس غرب ، برقه ) ، کرخا ( کارتاژ ، قرطاجنه یا کاریه در آسیای صغیر ) .

در بين اين نامها ، ظاهرا" سرزمينهاي هم بود كه ساتراپ جداگانه نداشت و به وسيله ساتراپ استان مجاور يا نزديك اداره مي شد . لوحه أي نيز در شوش به دست آمده است كه به داريوش تعلق دارد و نام كشور هاي تابع را – با اندك تفاوت – تقريبا" همانند آنچه در كتيبه نقش رستم او آمده است ياد ميكند. فهرست ديگري را هرودوت ( تواريخ 3 : 98 – 89 ) نقل مي كند كه بعضي اطلاعات جالب توجه را كه درباره مقدار وترتيب ماليات اين نواحي ، به دست مي دهد . البته ، اين اطلاعات معلومات مندرج در كتيبه ها را نيز تكميل مي كند . همچنين ، تجديد نظر هايي را هم كه ظاهرا" گه گاه در تقسيمات اداري كشور مي بايد پيش آمده باشد ، ارائه مي دهد .

در يك كتيبه مربوط به تخت جمشيد نيز كه به نظر مي رسد متعلق به مقبره يكي از پادشاهان هخامنشي و به احتمال قوي اردشير دوم (حدود 358 ق.م.) باشد ، فهرست اقوام تابع شاهنشاهي ، اين گونه آمده است : پارسي ، مادي ، خوزي ، پارتي ، هروي ، باختري ، سغدي ، خوارزمي ، اهل زرنگ ، اهل رخج ، ثته گوشي ، گندهاري ، هندي ، ( اهل سند ) ،سكايي هومه ورك ، سكايي تيز خود ، بابلي ، آشوري ، عرب،

مصري ، ارمني ، اهل كاپادوكيه ، اهل سارد ، پوتي ، كوشي ، كرخايي . اينكه نام اقوام تابع در اين ايام كه فقط بيست و هشت سال با كشته شدن داريوش سوم و انقراض هخامنشي ها 330 (ق.م.) فاصله دارد، با آنچه در كتيبه مقبره داريوش در نقش رستم درباره سرزمينهاي تابع وي آمده است ، تقريبا" تفاوتي ندارد ، نشان مي دهد كه هخامنشي ها تا پايان دوران فرمانروايي وحدت و تماميت قلمرو خود را حفظ كرده اند . حتي ، قراين حاكي از آن است كه در پايان عهد اردشير سوم ( 338 ق.م. ) چند سالي قبل از سقوطشاهنشاهي پارس ، دولت هخامنشي به مراتب قوي تر ، منسجم تر و منظم تر از پايان عهد خشايارشا به ده است

شكست داريوش سوم ( 330 – 336 ق.م. ) از اسكندر هم – غير از مهارت جنگي فاتح مقدوني – تا اندازه زيادي بايد به سبب فقدان روحيه جنگي و قدرت نظامي داريوش و به خصوص عدم استفاده او از تمام امكانات و فرصتهاي مغتنم بوده باشد .

مدت دوام شاهنشاهي هخامنشي ، دويست و سي سال بود. فرمانروايي آنان در قلمرو شاهنشاهي – به خصوص در اوايل عهد – موجب توسعه فلاحت ، تامين تجارت و حتي تشويق تحقيقات علمي و جغرافيايي نيز بوده است . مباني اخلاقي اين شاهنشاهي نيز به خصوص در عهد كساني مانند كوروش و داريوش بزرگ متضمن احترام به عقايد اقوام تابع و حمايت از ضعفا در مقابل اقويا بوده است ، از لحاظ تاريخي جالب توجه است . بيانيه معروف كوروش در هنگام فتح بابل را ، محققان يك نمونه از مباني حقوق بشر در عهد باستان تاقي كرده اند .



يازده سال بعد از مرگ اسكندر كه تمام آن مدت و حتي چند سالي بعد از آن هم جنگهاي جانشيني او بين سردارانش در منازعات طولاني گذشت ، استان بابل به وسيله يك سردار مقدوني او به نام سلوكوس كه پدرش انتيوكوس هم از سرداران فيليپوس ( فيليپ ) پدر اسكندر محسوب مي شد، افتاد ( 312ق.م. ) . او سپس استان ايلام ( خوزستان و بخشي از لرستان امروز ) و سرزمين ماد ( به استثناي آذربايجان ) را هم بر قلمرو خويش افزود . بدين گونه ، دولت پادشاهي مستقلي به وجود آورد كه به نام خود او " دولت سلوكي " ( سلوكيان ) خوانده شد و آغاز سلطنت او بعدها براي اين دولت ، مبداء تاريخ گشت . ( تاريخ سلوكي ) . چند سال بعد ، به دنبال پيروزيي كه در جنگ بزرگ ايپسوس به دست آورد ( 301 ق.م. ) ، سوريه و بخش عمده آسيايي صغير را هم بر قلمرو و سيع آسيايي خود افزود . قلمرو آسيايي او در آن هنگام ، تمام بخش آسيايي متصرفات اسكندر را شامل مي شد و از سواحل شرقي مديترانه تقريبا" تا كرانه هاي سيحون را در بر مي گرفت . اما چون اين امپراتوري كه در آسيا در واقع جانشين شاهنشاهي هخامنشي محسوب مي شد ، بر خلاف آن دولت در اين نواحي هيچ پايگاه قومي نداشت و به كلي يك دولت اجنبي به شمار مي آمد . همين بر خلاف آن دولت در اين نواحي هيچ پايگاه قومي نداشت و به كلي يك دولت اجنبي به شمار مي آمد . همين را دشوار مي كرد . از اين رو ، سلوكوس و پسرش انتيوكوس كه از اواخر عمر پدر شريك او بود ،با اقدام را دشوار مي كرد . از اين رو ، سلوكوس و پسرش انتيوكوس كه از اواخر عمر پدر شريك او بود ،با اقدام اسكندر براي اداره آسيا طرح كرده بود ، دنبال كردند . از اين رو ، در مدت فروانوايي سلوكوس اول و اسكندر براي اداره آسيا طرح كرده بود ، دنبال كردند . از اين رو ، در مدت فروانروايي سلوكوس اول و

انتيوكوس اول غير از بيست و پنج شهر يوناني كه به وسيله اسكندر در آسيا به وجود آمد، تعداد زيادي شهرهاي يوناني نشين جديد نيز احداث گشت . اين شهرها كه خود بالغ بر شصت شهر بودند ، از مرزهاي غربي آسياي صغير تا كناره سيحون و سند احداث گشتند كه غالبا" به نام سلوكوس و انتيوكوس ، " سلوكيه " و" انطاكيه " خوانده مي شدند ، يا به نام مادر و زن سلوكوس ، به ترتيب " لائوديكيا" ( لاذقيه ) و " أبامئا " ( افامیه ) نام گرفتند . در راس این شهرها ، مي توان از سلوکیه نام برد . همچنین در کرانه غربي دجله که تختگاه ولايات شرقي سلوكيان محسوب مي شد و انطاكيه در سوريه در ساحل نهرالعصي ( Orontos ) كه تختگاه دولت سوريه خاندان سلوكي به شمار مي آمد . شهر هاي ديگر ، شامل پانزده انطاكيه ديگر ، چهار سلوكيه ، هشت لائوديكيه و دواپامئا مي شد كه تعداد كثيري از آنها در داخل فلات ايران از ماد و پارس تا پارت ( خراسان ) و سیستان واقع بودند . شهرهاي دیگر هم که در آنها مهاجران مقدونی و یونانی ساکن شدند، نامهای یونانی یافتند . از جمله ، سرزمین ری ( رگ ) " اوروپوش " خوانده شد و آنچه امروز نهاوند نام دارد ، در آن ایام به عنوان " لائودیکیه " خوانده شد. درپارس ، مرووسیستان نیز ، شهر هایی به نام انطاکیه به وجود آمد ، در ایلام هم لااقل سه شهر به نام اسکندریه خوانده شد ، در هرات ( هریوه ) و حتی د سرزمین سغد نیز ، شهرهای به همین نام پاگرفت . همچنین به مهاجران یونانی و مقدونی که به این شهرها جلب می شدند ، قطعه زمینی برای سکونت و کشت و کار داده می شد و در مقابل ، خدمات نظامی بر آنان الزامي مي گشت . احداث اين شهر ها ، ناظر به ايجاد پادگانهاي نظامي و ذخيره در نقاط سوق الجيشي براي مقابله با شورشهاي محلي وضد سلوكي بود . همچنين ، دفع هر گونه توطئه وشورش بيگانه را نيز تسهيل می کرد . با آنکه این شهرها به وسیله شوراها و سازمانهای یونانی و موافق آداب و ترتیبات معمول در یونان و مقدونیه اداره می شد، غالبا" اراده پادشاه در اکثر آنها بر سایر موازین حاکم بود و حکام و شوراها در عمل ، همواره نقش انفعالي داشتند . از لحاظ اداري ،قلمرو سلوكي ، ( لااقل در دوران اعتلاي أن كه بعد از سه چهار نسل از اخلاف سلوکوس پایان یافت ) شامل حدود هفتاد و دو حوزه حکمرانی بود که هر چند حوزه آن ، یك استان ( ساتراپی ) را تشکیل می داد، اما با وجود استقلال محلی ساتراپها، حکم پادشاه سلوکی بر سراسر قلمرو وي نافذ بود . پادشاه بر اعمال حكام تابع نظارت و اشراف داشت و براي اعمال اين نظارت ، دربار او گاه به صورت یك اردوي متحرك نظامي در نواحي مختلف كشور در حال حركت بود. معهذا ، با درگیریهایی که سه چهار تن جانشینان بلافاصله بعد از سلوکوس در سوریه و آسیای صغیر پیدا کردند ، نظارت منظم و بلاواسطه أنان بر ولايات شرقي ، تدريجا" كاستي گرفت . همچنين ، با عكس العملهاي ضد اجنبی که حتی از عهد سلوکوس اول در ماد ظاهر شد و یك بار هم یك شاهزاده سلوکی در این وقایع به همدستی با مخالفان متهم گشت ، سلطه آنان در ولایات ایرانی به طور محسوسی روبه زوال رفت .

سرانجام ، يونانيها باختر در مقابل دولت مقدوني سلوكي داعيه استقلال و انفصال يافت ( 250 ق.م.) . در پي آن ، ولايات پارت و گرگان هم تحت ر هبري خاندان ارشك از سركردگان عشاير ايراني آن نواحي ، سر از ربقه انقياد قوم برتافت ( حدود 247ق.م. ). سلوكيان كه غالبا" در سوريه دچار كشمكشهاي محلى و حتى خانگی بودند ، موفق به الحاق مجدد این نواحی به قلمرو خویش نگر دیدند . حتی ، در مقابل بسط این دولت جدید ایرانی ، ولایات ماد و پارس و ایلام و بابل را هم از دست دادند ( 140 ق.م.) . از آن پس، قلمرو آنان منحصر به سوریه شد. اما ، در آنجا نیز با توسعه طلبی روم مواجه شدند که استغراق آنان در جنگهای خانگی و دسيسه و فساد و عياشي ، امكان مقاومت در مطالع روم را براي أنان باقي نگذاشت . بدين گونه ، امپراتوري محدود و در حال انحطاط سلوكي بعد از نزديك دويست پنجاه سال فرمانروايي انقراض يافت ( 64 ق.م. ) . سلوکس اول ، معروف به فاتح (نیکاتور ) اولین تختگاه خود را در بابل ساخت ( سلوکیه ) . او پس از پیروزی بر سوريه ، انطاكيه را در كنار نهرالعاصي تختگاه دائمي خود قرار داد و اخلاف او نيز بعد از آنكه سلوكيه بابل هم رانده شدند ، امپراتوري سلوكي را در عمل به دولت سوريه أي مبدل كردند كه آن نيز طعمه روم گشت بسلوکوس اول بعد از سی ودو سال سلطنت در موقعی که عازم تسخیر مقدونیه بود ، کشته شد ( 281 ق.م. ). پسرش، انتيوكوس اول كه از اواخر عمر پدربا وي در سلطنت شريك شد ( 293 ق.م. ) ،وقتى به جاي او نشست ، از دعاوي پدر بر مقدونيه ( 278 ق.م.) و أسياي صغير صرف نظر كرد ( 261 ق.م. ) . اما ، با قدرت در مقابل هجوم طوایف وحشی بر نواحی مرزی قلمرو خویش ایستاد ( 273 ق.م. ) و عنوان منجی ( سوتر soter )یافت . نقش او در ایجاد شهر های یونانی ، قابل ملاحظه بود . در واقع ، قسمت عمده این طرح به وسیله او به انجام رسید . پسر وی ،انتیوکس دوم که بعد از او به سلطنت رسید ، هر چند بخشی از آنچه را كه پدرش عمدا" از دست داده بود اعاده كرد ، ( 251 ق.م.) اما به اعاده قدرت در قلمرو ميراث يافته موفق نشد . او حتى با از دواج و طلاق يك شاهد خت مصري ، اواخر ايام فرمانروايي خود را نيز قرين اغتشاش

با سلطنت بسر و جانشين او ، سلوكوس دوم ( 225-246 ق.م. ) عوامل تجزيه و اختلاف تدريجا" دولت

سلوكي را با دشواريهاي جدي مواجه ساخت . وي ، نه قادر به دفع طغيان باختر و پارت شد و نه در کشمکشهایی که با مصر یافت ، حیثیت دولت خود را تامین کرد . سلطنت پسر و جانشین او ( سلوکوس سوم ) فقط دو سال ( 223 – 225 ق.م.) به طول انجاميد <sub>.</sub> برادرش ، انتيوكوس سوم ( 187 – 223 ق.م. ) معروف به " كبير " در لشكر كشي به شرق ، باختر و پارت اشكانيان را به اظهار انقياد واداشت . اما ، در حمله أي كه به خاك يونان كرد ، با قدرت روم برخورد كرد ( 188ق.م. ) و دچاروهن و سستي گرديد . پسرش سلوكوس چهارم که بعد از او به سلطنت رسید ( 187 ق.م. ) و فیلویاتر ( Philopater ) خوانده شد، سیاست پدر را در ر عايت حسن همجواري با روم مراعات كرد . همچنين ، با مصر و مقدونيه نيز هراز هرگونه در گيري ، خوداري ورزيد. او به دست وزير خود هليودوروس ( Heliodorus ) نام كشته شد ( 175 ق.م. ) و علت قتلش نيز مجهول ماند . انتيوكوس چهارم كه بعد از سلطنت يافت ، برادر اوبود . خشونت وي در فلسطين بـا مقاومت یهود مواجه شد. کوششی هم که در مصر برای تسخیر آن سرزمین کرد ، با دخالت روم نا موفق ماند . انتيوكوس چهارم ، جهت رفع آنچه او آن را " غائله پارت " مي خواند ، لشكري هم به شرق كشيد اما ، توفیقی نیافت و جانش را نیز بر سر این کار نهاد ( 163 ق.م. ) . سلطنت پسرش ، انتیوکوس پنجم ، مدت زيادي طول نكشيد . وي يك سال بعد از جلوس در انطاكيه به وسيله ديمتريوس ( پسر سلوكوس چهارم ) به قتل رسید ( 162 ق.م. ) دیمتریوس که چند به عنوان گروگان در روم زیسته بود ، در بازگشت به سوریه ــ در دنبال غلبه بر مدعى – تا حدودي به اعاده نظم توفيق يافت و خود را منجي ( سوتر – Soter ) ناميد . شورش يهود را هم كه از چند سالي پيش از وي در فلسطين موجب اغتشاش شده بود سركوب كرد ( 161ق.م.) اما توفیقی که در این کار یافت وحشت و سوءظن همسایگان را تحریك کرد . سرانجام ، در جنگ با یك مدعي موسوم به الكساندربالاس ( A.Balas ) كه همسايگانش ، از جمله مصر او را ضد وي تحريك كرده بودند كشته شد ( 150 ق.م. ) . فرمانروايي الكساندربالاس ( 145-150 ق.م. ) كه خود را پسر و وارث انتيوكوس چهارم مي خواند، سر آغاز يك نزاع بدفر جام خانگي در خاندان سلوكي بود كه ضعف و انحطاط قطعي قدرت آن خاندان را در پی داشت . توسعه قدرت اشکانیان در جانب غرب ، هر روز بیش ازپیش سلوکیان را به سوی سوريه به عقب نشيني وادار مي كرد . تلاش ناموفق ديمتريوس دوم هم كه براي دفع غائله پارت به أنجا لشكركشي كرد ، به شكست و اسارت او انجاميد ( 141 ق.م. ) . با أنكه برادر و جانشين او ، انتيو كوس هفتم در مدت اسارت او توفیق قابل ملاحظه أي در غلبه بر دشواريها يافت ، اما شكست او در جنگ با اشكانيان ( 129 ق.م. ) سرانجام به قدرت سلوكيها در ولايات شرقى خاتمه داد . از أن پس ، قلمرو سلوكيان منحصربه سوریه گشت و در آنجا نیز سلطنت آنان تا انقراض نهایی به دست روم ( 64 ق.م. ) در جنگهای خانگی و در کشمکشهای بی سر انجام گذشت

از دویست و چهل و هشت سال ( 64 – 321 ق.م. ) مدت سلطنت آنان ، ایران بیش از شصت و پنج سال ( 312-247 ق.م. ) به تمامی در تخت فرمان آنان باقی ماند .



سلطه جانشینان اسکندر بر قلمرو هخامنشي ( با وجود خشونت نظامي سلوکیان ) در سراسر ایران طولاني نشد و فترت حاکمیت در ایران ، شصت و پنج سالي بیش نکشید . حتي ، در همان دوران اقتدار نظامي سلوکیان – مقارن با سالهايي که مهاجران یوناني در استان باکتریا ( باختر ،بلخ ) به رهبري سر کرده خویش به نام دیودوتس ، اعلام استقلال کردند . ( حدود 250 ق.م. ) – در استان پارت ( پارتیا، پرثوه ) نیز دولت ایراني مستقلي به وجود آمد که به نام موسس آن دولت ، ارشکان ( اشکان ، اشکانیان) نامیده شد. بعدها به دنبال طرد

سلوكيان از ايران ، اين دولت به شاهنشاهي بزرگي تبديل شد كه در توالي شاهنشاهيهاي بزرگ شرق ، ششمين شاهنشاهي بزرگ دنياي باستان محسوب شد . اين دولت طي چندين قرن فرمانروايي ، از بسياري جهات هماورد و رقيب و حريف روم بود .



ارشك اول موسس ابن دولت كه بر وفق روايات ، سركرده طايفه آريايي پرني ( اپرني ) از طوايف وابسته به اتحاديه داهه از عشاير سكايي حدود باختر بود – بنابر مشهور – حدود دو سال بعد از اعلام استقلال كشته شد. برادر وي تيردات ، كه جانشين او گرديد خود را ظاهرا" به احترام نام او ارشك خواند ( ارشك دوم ) . پادشاهان بعد از وي هم از همين بابت ، نام ارشك را به عنوان نوعي لقب بر نام خود افزودند . بدين گونه ، سلسله جانشينان ارشك به نام " ارشكان " خوانده شدند ( اشكانيان ) .



هر چند دولت اشكاني به وسيله ارشك اول و برادرش تيردات (كه امروز ديگر ترديدي در تاريخي بودن آنان نيست) پايه گذاري شد ، اما تاسيس واقعي آن به وسيله ميتره دات (مهرداد) اول ، (ششمين اشك) و تحكيم نهايي آن به وسيله مهرداد دوم ، (نهمين اشك) انجام شد. ظاهرا" ، مقارن اين احوال كه چندي بعد منجر به طرد قطعي سلوكيان از ايران شد ، پادشاهان اين سلسه خود را وارث ملك پادشاهان قديم پارس (هخامنشيها) خواندند. چنانكه از يك مورخ يوناني (آريان) نقل شده است . نسبت خود را هم به هخامنشيها رساندند ، البته با انتساب به ارتخشير دوم . اما ، شاهنشاهي پارت با شاهنشاهي هخامنشي به كلي تفاوت داشت . نه تنها نظام حكومت آن هرگز استواري و انسجام آن دولت را دارا نبود، بلكه وسعت آن هم حتي بدون مصر كه از زمان اسكندر به كلي از ايران جدا شد، به پاي وسعت شاهنشاهي هخامنشي نرسيد .
قلمرو آنان كه شامل تعدادي دولتهاي مستقل دست نشانده هم مي شد ، در آنچه به وسيله حكام (ساتراپهاي)

عمرو ١٥٠٠ منصل عدادي درههي مستل مستف معناه مم مي سد ، در ١٠٠٠ بوسيد عدام ( سعر بهي ) الشكاني اداره مي شد ، شامل هجده استان ( ساتر اپي ) بود كه ياز ده استان را از استانهاي عليا و هفت استان را ، استانهاي سفلي خوانده مي شد، عبارت بودند از : شد، عبارت بودند از :

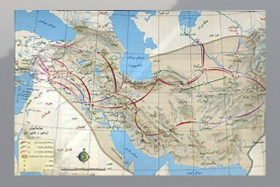
- 1. بين النهرين ( Mesopotimia ) با اراضي شمال بابل .
- 2. أَبُولُونَيَاتِيس ( Apolloniatis ) : جلكه واقع در شرق دجله .
  - 3. خالوني تيس ( Chalonitis ): بلنديهاي اطراف زاگرس.
    - 4. ماد غربي: حدود نهاوند.
- 5. كامبادين ( Cambaden ): حدود بيستون و بخش كو هستاني ماد .
  - 6. ماد عليا: اكباتانا (همدان)
- 7. رگيان ( Rhagiane ): نواحي شرقي الايدت شرقي كه اسد تانهاي عليه اخوانده مي شدد ، از ايه ن قرار بودند:
  - 8. خوارنه ( Choarene ): سردره خوار .

| وير. | اره ک | ولىمىكانى )     | ): ناخيمس ( C   | <b>6</b> misene | نه (    | کو ہید           |         |
|------|-------|-----------------|-----------------|-----------------|---------|------------------|---------|
| ان . |       | : ( Hyrcania    | گرگ             | ) (             |         | . 10             | هوركاني |
| ان)  | توا ( | قوچ             | Astabene) براسد | ناحي            | تابنه ( | .11              | اسد     |
| ان . |       | : ( Parthyene   | خراسد           | ) (             |         | .12              | پارتي   |
| لات. | دود ک | : <b>-</b> ( Ap | ابد             | ) 4             | ي کذ    | ه ور <b>₹</b> 1. | ادٍ     |
| رو.  |       | AME) به         | argiane         | ه (ولايـ        |         | .14              | مرگیاد  |
| رات. |       | ت ه             | ۵: ( Aria       | و، ولايـ        | ) (     | .15              | آري     |

```
رات.
                                           : ( Anauen ش جذ
                                                                       ائون (
                                                                                 16. بخ
                           وبي ه
                                         17. زرنگیان ( Zarangiane ): زرنج ، کنار هامون .
 دهار .
                      د در ناحي
                                     اي هيرمد
                                                 ( جArachosia احل علي علي الجوزير رخا ( ج
ولايت سكستان در قسمت سفلاي هيرمند ، دولت محلي مستقل دالله ت و بـ ر خـ لاف أنچه در بعضـ ي ماخـ ذ
آمده است ، استان نوزدهم قلمرو اشكانيان محسوب نميعشلاوه بـ ر ايـ ن اسـ تانهاي هجـ ده گانـ ه كـ ه فقـ ط
قسمتی از قلمرو داخلی هخامنشیها بود ، تعدادی از استانهای سابق هخامنشی هم در این دوره به صه ورت
امارته ای مستقل در اطراف این ولایت وجود داشت فرمانروالید نازمنا طق خود را متحدوت ت
الحمايه الله كانيان مرامي لله، مرر بغد ين أنك له به له بادلله ماه متبر وع خد و د به اج مر ي دادند و و در هنگ ام
ضرورت ، سپاه مجهز در تحت فرمان او قرار مـ ی دادنـ د ، در سـ ایر امـ ور اسـ تقلال داشـ تند معهـ ذا ، در
بعضى موارد هم از تبعیت دولت پارت خارج می شدو به تبعیت دولت مهاجم یا مخاصم در می آمدند
بدين گونه ، قلمرو الله كانيان لله الهل يه ك مجموع له مله وك الط وايفي به ودكه خانه دان ارلله ك ، در راس آنه ا
قرار داشخله آنها ، بـ به خصـ وص در مواة ع جذ گ ، وحـ دت و تماميـ ت قلم رو ارشـ كها را تـ امين مـ ي
كرد . تعدادي از اين دولتهاي تكلهعدر نهايت جزو قلمرو رسد مي پادشه اه الله كاني محسد وب مي شد د ، از
19 . ار منستان كه پادشاه مستقل آن ، غالبا" متحد و دست نشانده پارت بود . اما ، با توجه به اينكه وي از
ود، وله ي بارها به وم مي تاخت، و بهانه جنگ اير ران و روم مي شد.
20م ارت اسد روئن (د@broene) ش رقي به ين النه رين که ه تحدت حکم سد لاله عرب ابجر (
Abgarاکاره می شد ممرک ز آن ادسه ۱ ( Abdaksa )تکه بعد اورفه و الرها خوانده شد .
21 . امارت كردئن ( Cordoen ) (يه ت كه ردور)جذ وب درياچ ه وان و مشه رق دجله كه ه سه رزميني
22 <sub>.</sub> امارت أديابن ( Adiabene ) (حديب ، حاجي أبـ ادر)كذ ار رود زابك ه شـ امل سـ رزمين أشـ ور
                                                                                                    د و مرک
                                                                       ز انخوالذب
                                     د ف م ( Arbela )
23م ارت هذرا،(Hatrall)در واحه، واقع در مغرب دجله که قلعه أي الله توار دالله ت.
24 . امارت أتروپاتن ( Atropaten )سرزمين أذربايجان كه ماد كوچك نيز خوانده مي شد و در دوران
سلوکی هم مستقل بلین برلایت در عهد اشکانیان تح ت حکمرانی یه ک شد اهزاده اشد کانی اداره می شد د
پادشاه این و لایت متحد و تحت الحمایه اشك بود . آذربایجان در عهد سلوكی نیز مانند عهد اشد كانیان، یا ك
مرک ز ديذي آريـ اييي بعويين حـ ال ، يـ ك سـ نگر ايرانيگـ ري در مقابـ ل يونـ انـي مـ أبـي رايـ ج عصـ ر نيـ ز
25 إم ارت ميسـ ان ( Mæsene )ر ارضـ ي بـ ين النـه رين جنـ وبي در اطـ راف مصـ ب دجلـ 4 و فـ رات
ق رار داللہ ت و مرک ز آن بہ نہ نہ ام خہ اراکس ( Charax )تقریبہ اللہ محہ ل خرمشو کھے ونبی واقع بہ ود .
26 . امارت ايلام ( Blymais )ثمرق دجله كه شد امل شد وش و اه واز كذ وني به ود و تـ ا قعد متي از دره
هاي زاگرس ادامه داشتبا آنكه مهر داد اول آنجا را تسخير كرد ، بعدها دوب اره اس تقلال محلي ياف ت و
27 . امارت پارهرپاکلند اهان کوچ ك محلى آن ، از زم ان سالوكيان مساتقل بودند د در عه د الله كانيان،
قسمتی از نواحی جنوبی کرمان هم به آنان تعلق یافه قلته برو آنه بان ، که انون آیه ین زرتشد ت و آنه ش مق دس
قوم بود و با أنكه اشكانيان أنجا را به انقياد در أوردند ، دعوي استقلال أنان باقي ماند . سرزمينهاي باختر
وسغد ، هرگز جزو قلمرو اشکانیان در نیامچنانکه اراضی واقه ع در شه مال دره انـ رك ه م کـ به جزئـ ی از
سرزمین عشایر داهه و سکایی بود ، از شمول در داخل قلمرو ارشکها خارج ماند حتی ، طوایف سه اکن
در نه واحی باره ا در مرزه ای شرقی اشکانیان ، مزاحم و معازض دولت اننیه ازنر می شدند.
به دنبال طرد نهایی سلوکیان از خاك ایران ، دولت اشكانی كه در توسعه به جانب غرب ظ اهر ا"ناظربه
تسخیر تمام میراث هخامنشیها بود ، با دولت روم که او نیز در توسعه به جان ب شرق طال ب دس تیابی به
ميراث فتوحات اسكندر به نظر مي رسيد ، در نواحي ارمنستان سوريه با يك ديگر تصد ادم پيدا كردند د .
اولين تصادم ، بين ياز دهمين اشك ( فر هاد سوم ب) پمپه ، سه ردار مع روف روم روي داد ايه ن برخ ورد
به جنگ منجر نگردید ودر واقع فقط یك تصادم سیاسی بود (ح دود 63ق.م. )تصد ادم واقع ی ، اول بـ ار
در عهد ارد اول اشك سيزدهم واقع شد كه محرك أن تجاوز كراسوس ( سردار روم ب) 4 مرز ه اي ايران
بود اين برخ ورد در حـ ران (کـ لبرله شکسـ ت و قدّ ل کراسـ وس و اسـ ارت عـ ده زيـ ادي از سـ ربازان او
منجر كشت ( 53 ق.م. ال إن پس ، روم بارها با پارت كه خه و درا حريه ف و هم اور د واقعي او نشان
داد، به زور آزمایی پرداخت بهانه ، مرزهای سوریه و مسائل ارمنستان بود، اما تعرض همواره جز در
مواردي كه پارت خود را ناچار به تلافي يا استرداد مي يافت ، از جانب روم مي شد بـ الاخره ، از عه د
ارد اول ( اشك سيزدهم) تا عهد اردوان پنجم ( اشك بيست و هشتم )كه آخرين پادشاه اين سلسله نيز به ود
```

لااة ل هف ت جذ گ عم ده ایر ران و روم را در روي یک دیگر قرارچذاند. به از هم تیسه فون ، تختگه اه ت روم افد اما ، در تمام موارد سوداي جهانگيري روم از طرف اشكانيان با مانع مواجه شد و روم هرگز موفق نشد د که قسمتی از خاك ايران را به قلمرو خود ملحق گخندی ، أخ رين الله ك اي ن خاندان که بع دها مغلوب اردشیر بابکان موسس دولت ساسانی گشت ، حمل ه خائنانه و نفرت انگیر ز کاراکه الا امپرات ور دیوانه و روم رابه ه شد دت در هم شکسد ت ( 215ق الم في راسد تا ، خاند دان اشد کانيان که در مع رض سد قوط و ود، قلم روخ ودرانه التح الجنير الي في بلك ه به به يك مدعى ايراني باخت. راض ب سلطنت اشکانیان ، چهار صد هفتاد سال طول کشد ید و در ایه ن م دت ، بیسد ت و نه ه اشد ك از ایه ن سلسد له در ايران فرمانروايي كرمپليتخت أذ ان در دوران اع تلاي سه لطنت ايشه ان ، تيسه فون و سه لوكيه در نزديه ك دجله بود <sub>.</sub> در اوایل تاسیس دولشهر نسا در نزدیك عشق آبه اد كنه ونی و شهردارا در ناحیه ه ابیه ورد و در هنگام تابستان که پادشاه از بابل به ما د و پارت و گرگان می رفت ، گاه اکباتانه ا و گاه شهر هکاتوم پلیس (صد دروازه در قومس) مقر موقت درباردشید شد ك نظ ام ما وك الط وایفي که از اسرباب فقدان تمرکز وربتقدبود ، اختلافات خانوادگی که همین ع دم تمرک ز آن را مخ اطره آمیزتر ر می ک رد و شه اید نفرت و مخالفت موبدان زرتشتي كه سياست تسامح و اغماض اشكانيان را به نظر مخالفت مي ديدنـ د ، از عوامل انحطاط دولت أنان بمجنگله اي فرساينده أي كه در مدت په نج قرن أنه ان را در شررق و غرب مشغول داشت نيز ، خود عامل عم ده أي در ايج اد نه اخر سه نديهايي شد د که از زيه اده رويهه اي دايه م طبق ات رودين جامع ه حاصد ل م ي شد حاصل عمده فرمانروايي آنان ، حفظ تمدن ايران از تهاجم ات ويرانگر طوايه ف مرزه اي شرقي و نيز ، حفظ تمامیات ایر رایان (پرنجمقاوز خزند ده روم به جانه ب شر رق بدوده ر دوم ورد ، مساعی انه ان اهمیت قابل ملاحظه أي براي تاريخ ايران داشت .





ایران ، پس از انقراض دولت پارتی (اشکانی) به مدت چهار قرن دوام یافت. در حکومت خاندان ساسانی در حدود سه سال آغاز حکومت اردشیر اول ، نخستین شاهنشاه ساسانی ، میان محققان اختلاف جزئی (در تاریخ را ملاك قرار می دهیم . بنا به ) است . ما در اینجا محاسبه " نلدكه " را بر محاسبات دیگران ترجیح و آن ساسانی (یعنی ، سالی كه در آن به شاهنشاهی رسید ) با محاسبه نلد كه ، نخستین سال شاهنشاهی اردشیر اول سپتامبر سال 226 مسیحی (مطابق با سال 538 سلوكی ) آغاز می شود كه سال بیست و پنجم و بیست وششم كه ساسانی بر سرتاسر ایران است و پایان حكومت این خاندان ، در سال 651 یا 652 م است حكومت دولت حكومت ساسانیان بر سال كشته شدن یزدگرد سوم آخرین پادشاه ساسانی در مشرق ایران است . بنابر این ، ایران بیش از چهار صد سال ( 426 سال ) ادامه داشته است

دولت ساساني يكي از دو دولت بزرگ جهان متمدن آن روز ( در آسياي غربي ) بوده در اين چهار صد سال ، شده بود مرزهاي آن در مشرق ، تا دره رود سند و پيشاورو در شمال شرقي ، گاهي تا كاشغر كشيده است كه تا درياي سياه مي رسيد و در در شمال غربي ، تا كوههاي قفقاز و دربند در ساحل درياي خزر و گاهي هم ،

و جانشين آن يعني روم شرقي با بيزانس بود مغرب ، رود فرات به طور كلي مرز اين دولت با حكومت روم مي شد ، ولي فرات مي رفت و گاهي هم به اين سوي فرات منتهي البته ، گاهي اين مرز خيلي فراتر از رود ميان دو دولت بيزانس و ساساني صرف نظر از كششها و فشردگيها مي توان رود فرات را مرزي طبيعي دانست



انس کوله ۱۳ کربیمشورق متصد رفات خود با دولة ی نیرومند دمانند ددولد ت ساسد انی سد روکار داشد ت و آن را قویترین خصم خود می دانست ، گرفتاریهای زیادی هم در مغرب و هم در شمال متصرفات خود به خصد وص در اروپا داشت این گرفتاریها ، مانع از می شد که دولت بیز انس همه هم و توجه خود را مصد روف مرزهای شرقی خود کند و به همین سبب ، دولت سامانی ، مانند دولت اشکانی ، توانسته بود پایتخت خود را تیسد فون در کند ار دجله قرار دهد و از نزدیک ی پایتخت ت به مرزهای دشد من ، بیم ی نداشد ته باشد دول ت ساسد انی هم ، در مشرق و شمال مرزهای خود ، گرفتاریهای زیادی داشت که گاهی مرحله خطرنه ای و تهدید دکنند ده أی می رسیسی گونه ، سیاست خارجی دولت ساسد انی در سرتاسد راین جهان قرن ، در روابط با شدرق و غرب خلاصه می شداما دولت ساسانی در این مدت خود را به حد کافی نیرومند نشان داد و توانسد ت مملکت ایر ران را از آسیبهای مخرب و خطرناک نگارد و در داخل مملکت برای مردم ایران ، زندگی مرفه قرین با امنیت تامین کند .

اين حكومت ، فرهنگي در زمينه سياست و مملكت داري و اخلاق و روابط سالم اجتماعي و هنر به وجود آورد كه پس از انقراض و اضمحلال سياسي ، اثرات خود را در نسه لهاي بعدي و فرهنگي اقوام مجاور، به مطور بارزي نشان داد.



با اینکه دشمنان شناخته شده دولت ساسانی ، دولت متمدن بیز انس و دولتهای نیمه متمدن شمال ومشرق کشور بودند ، سقوط این دولت نه از سوي این دشمنان بلکه از جانبي بود که هرگز انتظار آن نمي رفت و آن دولتي بود که با آنکه جنبه نظامی آن از اقوام بیابان گرد بود ، ولی بنیه سیاسی و اجتماعی آن برپایه بینش دینی و فكري نيرومندي بود كه دولتها و دشمنان ديگر ساساني فاقد أن بودند . دولت اسلامي كه در اوايل قرن هفتم ميلادي در مدينه ، تشكيل شده بود ، از جهت روحي و معنوي چنان قوي بود كه تسلط آن بر ممالك مجاور ، مانند تسلط اقوام با ديه نشين و صحر انورد ديگر ، موقتي نبود، بلكه چنان عميق بود كه با همه گسسنگي و ضعف سياسي و نظامي أن ، پس از دو قرن سلطه ، اثرات معنوي و فرهنگي أن هنوز هم ادامه دارد. زادگاه دولت ساسانی ، " ایالت " پارس بود. چنانکه معلوم است، در دولت پارتی یا اشکانی در ایالات و و لایات مختلف ايران ، حكومتهاي محلى نيمه مستقلي بودند كه از لحاظ سياست خارجي ، تابع دولت مركزي بودند كه دولت سلطنتی بود و در راس آن شاهنشاه قرار داشت <sub>.</sub> در ایالت پارس نیز ، چنین حالتی وجود داشت <sub>.</sub> از این پادشاهان أن ، مانند اردشير ، دارا ، منوچهر ( در صورتهاي قديمي أن ) روي أن نوشته شده و اين نشان مي دهد که یاد پادشاهان هخامنشی و اساطیری در میان حکام محلی زنده بوده است. وجود بناهای عظیم تخت جمشید و بناها*ی* دیگر ، در زنده بودن خاطرات گذشته در میان فرمانروایان پارس ، به طور قطع موثر بوده است ِ بر روي سكه هاي قديمتر ، عنوان اين پادشاهان به خط آرامي " فرتركه " است ِ بر أين سكه ها ، نقش پادشاه نشسته بر تخت یا ایستاده در برابر آتشگاه با درفشی که به احتمال همان درفش کاویان است دیده میشود بنابر تاریخ طبری (که منقول از خدای نامه است) در او اخر حکومت اشکانیان ، در



ايالت پارس حكام متعددي بوده اند و در ناحيه استخر ، حكومت در دست خاندان بازرنگي بوده است . در اين زمان كه مقارن ظهور اردشير بوده ، مردي به نام گز هر ( گوچثر ، گوي چهر ) از اين خاندان حكومت داشته است

ساسان که نام خاندان ساسانی از اوست ، به گفته طبري ، صاحب ( نگهدار ) آتشکده استخر بوده است که به نام آتشکده ناهید یا آناهید معروف بود . در کتیبه سه زبانه کعبه زرتشت که به دستور شاپور اول – پادشاه ساسانی - نقش شده است ، ساسان عنوان " خدا " دار د که به معناي خداي آفريننده جهان نيست ، بلکه عنوان سلطنتي بايد باشد ( مانند اعليحضرت . رجوع شود به " ميراث ايران " ، فراي ، ص208 و نيز كلماتي چون خانه خدا و كدخدا و در مقياس بالاتر يعني كشور خدا = پادشاه ) . شاپور در اين كتيبه خود را نيز " خدا " ولي پرستنده مزدا خوانده که دلیل کافی بر این است که مقصود از " خدا " معنای مصطلح امروزی آن نبوده است . شاپور پدرش اردشیر را نیز خدا و پرستنده " مزدا " و شاهنشاه ایرانیان معرفی کرده ، در حالی که خود را " شاهنشاه ایر انیان و جز ایر انیان " خوانده و جد خود بابك را، فقط شاه نامیده . این به آن معنی است كه بابك فقط يك حاكم يا شاه محلى بوده وحكومت اردشير از سرزمين واقعي ايرانيان تجاوز نكرده بوده است . همچنين ، فقط شاپور در این کتیبه نذورات و قربانیهایی برای ارواح خاندان و خویشان سلطنتی دستور داده ، از ساسان نام برده ولي او را " شاه " نخوانده . مي توان از اين نكته چنين استنباط كرد كه آنچه در كارنامه اردشير بابكان و در شاهنامه فردوسي آمده ( درباره اينكه ساسان پدر واقعي اردشير بوده است ) به حقيقت نزديكتر است ِ در این دو روایت که قسمت بیشتر آن افسانه است، ساسان از نسل شاهان کیان معرفی شده که پس از آوارگی ودربه دري پدرانش ، از هند به ايران آمده و چوپان بابك پادشاه پارس شده و بابك پس از ديدن خوابي، دختر خود را به ساسان داده و اردشیر از این از دواج به وجود امده و بابك او را پسر خود خوانده است. به همین سبب ، شاپور در کتیبه خود صورت رسمی را ، که اردشیر پسر بابك بوده، آورده ، اما از ساسان به عنوان جد بزرگ خود یاد نکرده است . البته بودن ساسان ازنسل کیانیان و آوارگی اجداد ساسان و چوپان او



بابك نيز ، بنابر روايت طبري ، منصب روحاني رياست أتشكده أناهيد را دارا بود و از زنش كه رودك يا روتك نام داشت ، اردشير به وجود آمد . البته ، بابك پسر ديگري هم به نام شاپور داشته كه ظاهرا" بزرگتر از اردشیر بوده است . گزهر یا گوچثر ، پادشاه بازرنگی ، غلامی اخته به نام " تیرا " داشت که " ارگبذ " شهر دار ابگرد بود. ( ارگبذ به معنی کوتوال یا صاحب و دارنده قلعه می باشد ) . بابك که هنوز شاه یا حاکم نبود ، و فقط نگهدار آتشکده استخر بود ، از گزهر خواست که تیرا فرزند او ( اردشیر ) راتربیت کند تا بتواند پس از او ، ارگبذ دارابگرد گردد. اردشیر پس از تیرا ارگبذ دارابگرد شد، ولی به آن اکتفا نکرد و حکومت خود را به تدریج به شهر های مجاور بسط داد و سر انجام برخود گز هر عاصبی شد و از پدرش بابك خواست تا او گز هر را بکشد . بابك ، پس از تحقق خواست اردشير ، از اردوان ، شاهنشاه اشكاني نيز خواست كه مقام گزهر و خاندان بازرنگی را به او دهد. اردوان با این کار موافقت نکرد، ولی بابك به این مخالفت وقعی ننهاد . زیرا، سلطنت اشكاني در حال ضعف بود و براي شاهنشاهي أن ، دو مدعي يكي به نام بلاش و ديگري به نام اردوان وجود داشت. در سالنامه سرياني اربل آمده است كه بلاش ( چهارم ) پادشاه اشكاني با پارسيان جنگيد و پارسیان چندین بار شکست خوردند تا انکه انان با مردم ماد و پادشاهان ادیابنه و کرکوك متحد شدند و سر انجام دولت پارت را برانداختند . از این گفته برمی آید که بابك در آغاز مخالفت با اشکانیان ، از ایشان شکست خورده بود . پس از مرگ بابك ، شاپور ( پسر بزرگتر او ) به حكومت رسيد ، ولي اودر اثر حادثه أي كشته شد واردشیر حکومت پارس را به دست آورد ومخالفان خود را در پارس یکی پس از دیگری مغلوب کرد و بعد از آن به کرمان حمله برد و پادشاه آن را که بلاش نام داشت ، دستگیر نمود . پس از آن ، یکی از پسران خود

را که اردشیر نام داشت حاکم کرمان کرد و سپس ، بر سواحل خلیج فارس مسلط شد. اردوان شاهنشاه اشکانی ، پس از شنیدن اعمال خود سرانه اردشیر ، نامه تهدید آمیزی به او نوشت و پادشاه اهواز را مامور کرد که او را دستگیر کند . پادشاه اهواز در محل ار دشیر خره ( از نواحي پارس ) از ابر سام ( فرستاده ار دشیر ) شکست خورد. اردشیر به اصفهان حمله کرد و پادشاه آن را که " شانشاپور" نام داشت ، اسیر کرد . پس از آن ، بر خوزستان و میسان ( در واقع در جنوب عراق و مصب دجله و فرات ) دست یافت <sub>.</sub> ميسان با ميشان يا مسنه و خاراكنه ، از ديرباز براي خود دولتي مستقل داشت كه البته از شاهنشاه اشكاني اطاعت مي كرد . تاريخ تصرف ميسان يا مسنه ، در سال 223 مسيحي بوده است . جنگ سرنوشت ساز ميان اردوان و اردشير در صحراي " هرمزدجان " يا " هرمزدگان " روي داد كه موقعيت آن معلوم نيست ، ولي آن را در خوزستان دانسته اند. " ويدن گرن " خاور شناس سوئدي ، آن را در گلڀايگان امروزي مي داند . پسر اردشير – شاپور- در جنگ با اردوان شجاعت زيادي از خود نشان داد و " داد بنداذ " كاتب يا وزير اردوان را به دست خود كشت . پس از شکست قطعی اردوان ، ارمنستان و بین النهرین و ماد بزرگ با آذربایجان به دست اردشیر افتاد . اردشیر بر تيسفون ، پايتخت دولت اشكاني ، در ساحل دجله ، دست يافت و أن را پايتخت خود قرار داد . در ساحل غربی دجله ، از دیر باز شهر سلوکیه وجود داشت که در سال 312 پیش از میلاد به وسیله " سلوکوس نیکاتور " بنا شده بود و از مراکز فرهنگی و بازرگانی مشرق زمین بود . این شهر در سال 164م. از سوي روميان ويران گرديد و به همان حال بود تا آنكه اردشير پس از فتح تيسفون آن را از نو باز ساخت و نام أن را " وه اردشير " يا " به اردشير " گذاشت . همان كه أن را به عربي " بهرسير " ميخواندند و از جمله هفت شهر پایتخت ساسانیان گردید که به سریانی " ماحوزی " و به عربی " مداین " خوانده می شد. تصرف ار منستان به دست ار دشير ، به آساني صورت نگرفته است و بعضي مي گويند: تصويري كه از ار دشير و شاپور در سر راه سلماس به ارومیه بر سنگ کنده شده ، به یاد بود فتح ارمنستان به دست اردشیر بوده است . شاید ، بتوانیم این نقش را از زمان شاپور اول بدانیم نه اردشیر ، زیرا فتح نهایی ارمنستان به دست اردشیر نبوده و در زمان شاپور اتفاق افتاده است <sub>.</sub> چنانکه گفتیم ، شاپور پدر خود ( اردشبر ) را در کتیبه کعبه زرتشت ، " شاهنشاه ایر انیان " و خود را " شاهنشاه ایر انیان و جز ایر انیان " خوانده است . چنانكه قبلا" هم اشاره شد، شاهنشاهي اردشير بنا بر محاسبه نلد كه 26 سپتامبر سال 226م. بوده است و اين ، همان سالي است كه در آن اردشير به سلطنت رسيده و مطابق است با سال 538 سلوكي . شايد، اين سال ، شکست اردوان و یا سال فتح تیسفون و پایتخت شدن آن باشد .بعضی تاریخ شکست اردوان را بنابر محاسباتی كه كرده 28 اوريل 224 م. گفته اند و در اين صورت ، سال 226 م. بايد سال تصرف تيسفون باشد كه شاهنشاهی اردشیر در آن روز مسجل شده است . اردشیر پس از فتح و لایات غربی ، متوجه مشرق ایران شد و سیستان و گرگان و ابرشهر (نیشابور) و خوارزم و مرو و بلخ را گرفت و به پارس بازگشت . در آنجا، پادشاهان کوشان و طواران و مکران رسولانی نزد او فرستادند و اظهار انقیاد کردند . این می رساند که اردشير به اين نواحي نرفته است و چون اشكانيان را برانداخته بود ، ممالك و ايالات نيمه مستقل تابع يا با جگزار اشکانیان ، سلطنت تازه را به رسمیت شناخته اند . اردشیر در اواخر سلطنت خود ، شاپور را در حکومت شرکت داد . و این از سکه هایی که نیمتنه هر دو تن بر آنها نقش بسته است ، معلوم می شود . در تاريخ طبري به پيروي از خداي نامه ، قيام اردشير بر اشكانيان را به سبب باز گرداندن قدرت شاهان كياني ( هخامنشي ) كه به دست اسكندر مقدوني بر افتاده بود و زنده كردن شكوه و جلال گذشته ايرانيان ذكره كرده است در اينكه اردشير از پارس ، زادگاه اصلي هخامنشيان ، برخاسته بود و اينكه بناهاي عظيم دوران شاهان ایران پیش از اسکندر همواره در چشم پارسیان بوده است ، شکی وجود ندارد. همچنین ، هیچ تردیدی نیست در اینکه اشکانیان را به سبب طرفداري از فر هنگ یوناني که یادگار حمله اسکندر بود ، در پارس منفور مي داشتند و اين از اقدامات بعدي اردشير در تقويت آيين زرتشتي و جاه طلبيهاي او در بازگرداندن سرزمینهای شاهان هخامنشی معلوم می شود . از همین رو ، اردشیر پس از استوار ساختن موقعیت خود شروع به دست اندازی به متصرفات روم شرقی در سوریه کرد و در سال 230 م. نصیبین را گشود . رومیان در سال 232 م. به ارمنستان و بین النهرین حمله کردند و الکساند سوروس ، سپاه اردشیر را شکست داد ، اما ، کشته شدن او در سال 235 م. دولت روم را دچار آشفتگی کرد و اردشیر از این وضع استفاده نمود و در سال 238 م. نصیبین و حران را از رومیان گرفت . ظاهرا" ، در اواخر سلطنت اردشیر بود که شهر " هتره " يا " الحضر " ، شهر مهمي در تكريت عراق، پس از مقاومت سختي به دست اير انيان افتاد . بعضي ، فتح الحضر را به دست شاپور اول و آن را نتیجه خیانت دختر ضیزن ( پادشاه الحضر ) می دانند که عاشق شاپور شده بود . اين قصه افسانه ساختگي است ، ولي حقيقتي در آن هست وأن اينكه شهر الحضر قلعه مستحكمي بوده و تصرف أن به أساني صورت نگرفته است . اردشیر اول پس از 14 سال و ده ماه سلطنت از جهان و پسرش ، شاپور اول به جای او بر تخت نشست ( در سالي كه أغاز أن سبتامبر سال 241م. مطابق با 538 سلوكي بود ) .

```
اردشیر ، هم سرداری بزرگ و جنگجو و فاتح بود و هم پادشاهی با کفایت و سازنده و مدبر . او مملکت
   پهناور ايران را تحت اداره مركزي واحدي در آورد و شهرهاي زيادي را بنا و يا باز سازي كرد ، و به نام
       خود نامید . وي در تامین آسایش و رفاه و نظم مملکت کوشید و آبین زرتشتی را قدرت تاز هاي بخشید .
    همچنین ، از آنجا که اجداد و شاید خود او روحانیت داد و این معنیِ در استوار داشتن موقعیت او و شاهان
                                    بعدي ساساني ، نقش مهمي داشت و موجب ثبات و پايداري أن گرديد .
ار دشیر ، یك حكومت ملی بر پایه فر هنگ ایر انی بنا نهاد و جلو نفوذ فر هنگ یونانی را كه از زمان سلوكیان و
 اشکانیان به تدریج در ایران راه یافته بود گرفت . به همین سبب ، در تاریخ ایران باستان یك چهره درخشان و
 استثنایی است و دوام حکومت ساسانی در چهار قرن ، به طور حتم نتیجه سیاست اصیل و خردمندانه اوست .
 او شهر هاي " اردشير خره " و " رام اردشير " و " ريوارد شير " را در ايالت پارس بنا نهاد وشهر "كرخا "
     را در " مسنا " ( میسان ) بازسازی کرد و آن را " استر آباد اردشیر " نام نهاد . همچنین در آن منطقه "
     و هشت أباد ار دشير " را ساخت كه بعدها در قرن اول هجري ، شهر " بصره " در جاي أن ساخته شد. از
      شهر های دیگری که به او نسبت می دهند ، " هر مز دار دشیر " است در خوز ستان که بعدها " هر مشیر "
خوانده مي شد و در " بحرين " ( در قسمت ساحل شرقي عربستان ) " پسا ار دشير گ است كه " خط " ناميده
                                              مي شد و در شمال عراق ، " نودارشير " يا " حزه " است .
   فتوحات بزرگ در بیرون از مرزهای ایران در زمان شاپور اول ساسانی روی داد . شاپور کارهای شاهانه
    خود را در كتيبه سه زبانه" كعبه زرتشت " در نقش رستم ، جاوداني ساخته است . او پس از آنكه پدرش (
  اردشیر ) را از نژاد خدایگان و شاهنشاه ایران خوانده ، خود را نیز پرستنده مزدا و شاهنشاه ایرانیان و غیر
   ايرانيان ناميده و ممالكي را كه زير تصرف او بوده چنين بر شمرده : " ايالات پارس ، پارت ، خوزستان (
  سوزيانا)، دشت ميسان ( مسنه )، أسورستان ( عراق )، أديابنه ( حديب، نوت خشتركان يا نوداردشير =
    موصل) ، عربستان (بیت عربایه ، نصیبین و نواحی مجاور آن) ، آذربایجان ( آتروپاتنه) ، ارمنستان ،
  گرجستان ، ماخلونیا ( لازیکا ) ، بلاسگان ( دشت مغان ) تا قفقاز و دشت آلبانی ( اران ) و تمام سلسله جبال
   البرز ، ماد ، هوركانيا ( گرگان ) ، مرگيانه ( ناحيه مرو ) ، آريه ( هرات) ، و ممالك ماوراي أن كرمانيا (
  كرمان) ، سكستان ( سيستان) ، تورن ( طواران) ، مكران ، يارادنه ( بلوچستان) ، سند و ممالك كوشان تا
مقابل پشکیبور ( پیشاور ) و تا مرزهای کاشغر ، سغدیانه و تا شکند، و آن سوی دیگر دریا ( در جنوب ) عمان
                . شاپور می گوید : " ما امراء وحکام همه این بلاد متعدد را با جگزار و مطیع خود ساختیم "
   پس از آن شاپور فتوحات خود را در جنگ با رومیان شرح می دهد و می گوید: پس از آنکه ما در حکومت
   خود مستقر شديم ، " گورديان قيصر " سپاهي از گوت ها و ژرمن ها ترتيب داد و به آسورستان ( عراق )
حمله کرد . در مسیخه واقع در اسورستان ، نبرد سختی در گرفت و قیصر گوردیان کشته شد و ما سپاه روم را
 نابود كرديم روميان ، فيليّب را به قيصري برداشتند و او بر سر آشتي آمد و پانصد هزار دينار، تاوان جنگي
پرداخت ، مسیخه را (که در آن پیروز شده بودیم ) " پیروز شاپور " نام کردیم ( همان انبار دوره اسلامی ) .
       قيصر روم باز گري كرد و به ارمنستان زيان وارد ساخت ، ما هم به متصرفات او حمله برديم و در "
 باربلیسوس " ( شهر بالس ) شصت هزار سرباز رومی را شکست دادیم و سوریه را به باد غارت دادیم و این
          شهر را از رومیان گرفتیم : آناثا ( عانه ) ، برثه اروپان ( قربه ) ، برثا اسپورك ( حلبیه ) ، سورا ،
   باربليسوس ، هيراپوليس ( منبج ) ، حلب ، قنسرين، افاميه ، رفنيه ، زوگما ، اوريما ، گينداروس ، ارمناز ،
    قابوسیه ، انطاکیه ، خوروس ، سلوقیه ، اسکندرون ، اصلاحیه ، سنجار ، حما ، رستن ، زکویر ، دولوك ،
     صالحیه ، بصري ، مرعش (گرمانیکیا ) ، تل بطنان ، خز ، و از کاپادوکیه : ستله و دومان و ارتانگیل و
                             كلكيت و سوئيدا و فراأتا ، كه جمعا" سي و هفت شهر با دشتهاي أن مي شود .
    در طي جنگهاي سوم با روم ، هنگامي كه ما به " حران و رها " حمله ور شده بوديم ، قيصر " والريان "
   روي به ما أورد . او از شهرهاي اروپا و آسيا سپاهي جمع کرد که در حدود هفتاد هزار تن مي شد . در آن
     سوي حران و رها جنگ بزرگي روي داد كه در آن ما قيصر والريان را به دست خود اسير و عده أي از
سران سیاه و سناتورها و افسران و صاحب منصبان را در بند کردیم و آنان را به ایالت یارس بردیم. پس از آن
 ، سوریه و کیلیکیه و کاپادوکیه را ویران کردیم و سوزاندیم . در این جنگ ، شهرهای سمیساط ، اسکندرون ،
كاتابولون ، اياس ، مصيصه ، مالون ، أدانا ، طرسوس ، ايچل و ... عين زربه ، نيكوپوليس ، انامور ، زلينون
 و ... سلفكه ، توانا ... قيصريه ، اركلي و سيواس ... و قرمان و قونيه را به تصرف در أورديم ." ( بسياري
                                       از شهر ها که نامهای امروزیشان مشکوك بود ، از قلم انداخته شد) .
پس از شاپور آول ، هرمزداول ( 14 سپتامبر 272 م.) و بهرام اول ( 14 سپتامبر 273 م. ) و بهرام دوم ( 13
 سپتامبر 276م.) و بهرام سوم ، معروف به سكانشاه ( پادشاه سيستان ) ، در نهم سپتامبر 293 م. به ترتيب بر
تخت نشستند . هرمزداول و بهرام اول ، هر دو پسران شاپوراول بودند و بهرام دوم ، پسر بهرام اول بود . در
زمان بهرام دوم ، " کاروس " قیصر روم به ایران حمله کرد و تا تیسفون پیش رفت . ولی پس از مرگ قیصر
   ، روميان عقب نشستند و در سال 283 م. بنابر معاهده أي ، ارمنستان و قسمتي از بين النهرين را از ايران
```

گرفتند . در زمان بهرام دوم ، هرمزد ( برادرش ) که حاکم خراسان و لقب کوشانشاه داشت ، بر برادر عاصی شد . بهرام دوم این شورش را فرونشاند و پسر خود ، بهرام ( بهرام سوم ) را با عنوان سکانشاه حاکم شرق ايران كرد . در زمان بهرام اول در سال 276 م. ، " ماني " موسس معروف آيين مانوي پس از محاكمه كشته شد. پوست او را كندند و با كاه پر كردند و از يكي از دروازه هاي شهر " گندي شاپور " كه از بناهاي شاپور اول بود ، بیاویختند این دروازه به نام دروازه مانی معروف شد . بهرام سوم بیش از چهار ماه سلطنت نکرد و عموي پدر او ، نرسي ، پسر شاپور اول بر تخت نشست ( در سال 293 م). نرسي در جنگ با "گالريوس " ( كه از سوي ديو كلسين قيصر روم شده بود ) شكست خورد و بنابر پيمان سال 298م. پنج ناحيه از ارمنستان کوچك را به روميان واگذار كرد." تيرداد " پادشاه ارمنستان و گرجستان شد و به تبعيت دولت روم در آمد . اين معاهده چهل سال طول كشيد تا أنكه شاپور دوم ( أغاز سال سلطنت او پنجم سپتامبر سال 309 م.) اين معاهده را بر هم زد و اراضي از دست رفته را باز پس گرفت .

از نرسى كتيبه أي دو زبانه در " پايقلى " يا " پايكولى " واقع در خاك عراق به جاي مانده است . در اين كتيبه ، فهرستی از بزرگان که نرسی را در برابر بهرام سوم حمایت کرده وخود از شاهان تابع دولت ساسانی بوده اند أمده است ، كه از جمله أنان : كوشانشاه و خوارزمشاه است كه مي رساند دولت ساساني در مشرق و شمال شرقی ایران ، حکومت و اقتدار خود را حفظ کرده بود .

پس از نرسی ، پسرش – هرمزد دوم – در سالی که آغاز آن هفتم سپتامبر سال 302 م. بود بر تخت نشست . او را پادشاهی نیرومند و عادل وصف کرده اند . هرمزد ، پس از هفت سال و پنج ماه سلطنت در گذشت . بزرگان ایران ، فرزند او را که هنوز در شکم مادر بود و حدس می زدند که پسر خواهد بود به سلطنت

برداشتند . او پس تولد ، به نام شاپور خوانده شد و در تاریخ به " شاپور دوم " معروف گردید در ایام کودکی او قبایل عرب به ایران حمله و تا درون مملکت ایران نفوذ کردند. شایور شایستگی خود را در همان زمان نوجواني نشان داد و پس از آنکه خود قدرت را به دست گرفت ، نخستین کاری که انجام داد بیرون راندن عربها از ایران بود . در جنگهای نخستین با رومیان ، پیروز شد. شورش قبایل " خیونی " و " سکا " را در مشرق ایران خاموش کرد و آنان را مطیع خود ساخت . پس از آن ، نامه تندی به قیصر روم نوشت و در آن خود را شاه شاهان و برادر آفتاب و ماه ، و از اجداد خود نیرومندتر خواند .همچنین ، از قیصر خواست تا زمینهایی را که رومیان به غدر از اجداد او گرفته بودند باز پس دهد و اگر امپراتور جواب مساعدی ندهد ، سپاهیان ایران پس از زمستان با قوای نظامی خود به روم حمله خواهند کرد . " کنستانس " در نامه أي که در پاسخ شاپور نوشت ، خود را فاتح خشکی و دریا و پیروز در همه وقت خواند و در خواستهای شاپور را رد کرد . همچنین ، او را به در خواستهای ناسنجیده و بیرون از حد ملامت کرد . شاپور ، جنگ با رومیان را أغاز كرد و در سال 359 م. شهر " أمد " را پس از مقاومت سخت روميان ــ گرفت . ژولين ، امپراتور روم ، به مقابله شایور شتافت و در حمله هرمزد ( برادر شاپور ) را که به روم پناه برده بود با ارشاك سوم شاه ار منستان به همر اه خود داشت. سیاه روم تا تیسفون پیش رفتند . ژولین امیر اتور روم که به سبب بازگشتش از مسيحيت به " مرند " معروف است ، در جنگ زخمي و كشته شد . " يوويان " جانشين او ناگزير شد با شاپور صلح کند وبسیاري از اراضي را که از نرسي گرفته بودند ، باز پس دهد . شهر هاي سنجار و نصیبین به تصرف ایرانیان در آمد و شایور ، ارمنستان را نیز به دست آورد . در این میان، گوت ها به بالکان حمله ور شدند و رومیان ناچار گردیدند که در مهاهده صلحی ، قسمت اعظم ارمنستان را به ایران واگذار کنند. شاپور ، مانند دیوکلسین امپراتور روم که استحکاماتی در سوریه و شمال عراق در برابر رومیان و عربها بنا کرد که به " خندق شاپور " معروف شد . در قفقاز نیز شاپور دست به ساختن استحکاماتی در برابر قبایل وحشی شمال زد و مي گويند سد در بند ( باب الابواب ) را ابتدا شاپور آغاز كرده است ِ در زمان شاپور ، تعقيب و آزار و ر عایای غیرزرتشتی و مخصوصا" مسیحیان و مانویان و یهودیان به شدت دنبال گردید. آذرباد پسر ماراب سپند موبد بزرگ زرتشتیان در زمان شاپور دوم بود و دین زرتشتی در زمان او قدرت و نفوذ بیشتری یافت . پس از مرگ شاپور دوم ، اردشیر دوم به سلطنت رسید که نسبت او از لحاظ اینکه برادر یا پسر شاپور بوده است ، محل تردید می باشد . جلوس او در 19 اوت سال 379 م. بود. حکومت او چهار سال طول کشید و چون او با بزرگان و نجبای دوران سرسازگاری نداشت ، از کار بر کنار شد . پس از او ، شاپور سوم از سال 383 تا 388 م. حكومت كرد و گويا در اثر حادثه أي كشته شد.

پس از وي ، بهرام چهارم كه پيش از سلطنتش به كرمانشاه معروف بود در سال 388 م. به سلطنت رسيد و حكومت او يازده سال دوام يافت . در زمان شاپور سوم يا بهرام چهارم ، ايران گرفتار جنگهآيي در مشرق كشور بود . پادشاه كوشان كه در بلخ استقرار داشت ، احتمالا" با خاندان اشكاني حاكم بر ارمنستان خويشاوند

پس از بهرام چهارم ، يزدگرد اول معروف به بزهكار در سال 399 م. بر تخت نشست و بيست و يك سال حکومت کرد. بز هکار خواندن او به دلیل خشونت او با بزرگان و ملایمت او با رعایای مسیحی بوده است . به طور كلي ، او با پيروان اديان ديگر رفتاري خوب داشت . مي گويند او با دختري يهودي ، به نام " شوش

دخت " که دختر راس الجالوت یهودیان بود ازدواج کرده بود . در زمان او ، مسیحیان در سلوکیه تیسفون مجمعي از اساقفه تشکیل دادند که به اختلافات میان خودشانپایان دهند . اما ، مسیحیان از حسن رفتار او سوء استفاده کردند و به بعضي از آتسکده ها آسیب رساندند و این موجب شد که یزدگرد آنان را تنبیه کند . در این زمان ، " ارکادیوس " امپراتور روم از او درخواست نمود که قیمومت پسرش تئودوزیوس دوم را بر عهده گیرد . یزدگرد این درخواست را پذیرفت و شخصي اخته را به نام آنتیوخوس بیزانسي فرستاد تا پس از مرگ گیرد . یزدگرد اول ، پسرش بهرام پنجم معروف به "کور" که در حیره تحت سرپرستي پادشاه لخمي تربیت شده بود و به ایران آمد و حکومت را از دست خسرو نامي که از سوي بزرگان به سلطنت رسیده بود، گرفت ( سال 420 م. ) . بهرام را به شکار دوستي و عیش طلبي و معاشقه با زنان وصف کرده اند و داستانهايي از او دراین باره بر جاي مانده است . او لولیان را از هند آورد تا با آواز و موسقي خود ، مردم ایران را سرگرم کنند . در زمان او تعقیب و شکنجه مسیحیان از نو شروع شد و بسیاري از این ایشان به خاک روم پناه بردند . با دخالت امپراتور و کشمکش مختصري که روي شروع شد و بسیاري نز در خاک روم در عبادت خود آزاد باشند . همچنین ، امپراتور روم مبلغي را براي حفظ زرتشتیان ایراني نیز در خاک روم در عبادت خود آزاد باشند . همچنین ، امپراتور روم مبلغي را براي حفظ گذرگاههاي قفقاز از حمله " هونها " به ایران بپردازد. این مبلغ که هر ساله به ایران پرداخته مي شد، در ایران به معني باج تلقي مي گردید .

بهرام در جتگ با اقوام شرقي و شمالي موفق بود . اين اقوام كه ظاهرا" " خيونيها " بودند ، در كتابهاي مورخان ايراني به " ترك " معروف شده اند . سكه هايي به نام بهرام پنجم در بخار به دست آمده است كه دليل نفوذ ايران در ماوراءالنهر مي باشد . در زمان بهرام پنجم مجمعي از اساقفه در ايران تشكيل شد و استقلال مسيحيان ايران را از كليساي بيزانس اعلام كرد. مرگ بهرام را در اثر شكار و فرورفتن او با تلاقي دانسته اند

پس از بهرام پنجم ، پسرش یزد گرد دوم در 438 م. به سلطنت رسید و حکومت او حدود 18 سال ادامه پیدا کرد . دوران سلطنت او به جنگ با اقوام شرقی که کوشانیان و به عبارت بهتر ، هفتالین یا هپطالیان یا هپطالان یا هپطالان یا هپاطله که به جای کوشانیان در شرق و شمال ایران مستقر شده بودند ، گذشت . یزدگرد مدتی مقر خود را در نیشابور خراسان قرار داد تا امنیت شرق ایران را تامین کند . پس از آن ، به تعقیب مسیحیان در ارمنستان و غرب ایران پرداخت .

پس از يزدگرد دوم ، پسر بزرگتر او هرمزد سوم بر تخت نشست . ولي ، برادرش پيروز به كمك هياطله، سلطنت ساساني را به دست گرفت ( سال 457 م. ). پيروز ، شورش آلباني ها را در شمال قفقاز خوابانيد و بزرگان ارمني را كه در بند پدرش بودند ، آزاد كرد . در زمان او خشكسالي سختي در سرتاسر ايران روي داد.

پیروزدر جنگ با همسایگان شرقی خود ، هیاطله ، شکست خورد . هیاطله را هونهای سفید نامیده و آنان را دارای تمدن و فرهنگ بهتری دانسته اند . هیاطله از "کانسو " واقع در خاك چین به سوی مغرب حرکت کرده و به تخارستان هجوم برده بودند و چنانکه گفته شد ، پیروز در جنگ با ایشان شکست خورد و به اسارت ایشان در آمد . پیروز و عده داد که مبلغی برای آزادی خود بپردازد و پسرش کواذ (قباد) را به گروگان بدهد و از مرز تعیین شده تجاوز نکند.

كواذ ، دو سال به حالت گروگان نزد هياطله ماند تا آنكه مبلغ جريمه از سوي پيروز پرداخته شد . پيروز اين شكست را نتوانست تحمل كند و با سپاهي به كشور هياطله حمله برد ، ولي شكست سختي خورد و كشته شد . دخترش به اسارت هياطله در آمد و آنان تا مرورود و هرات را به تصرف خود در آوردند . پس از كشته شدن پيروز ، برادرش بلاش بر تخت نشست ( 484م. ) و او با هياطله آشتي كرد و باجي سنگين به ايشان پرداخت . همچنين به ارمنيان امتيازات زيادي داد و دستور برچيده شدن آتشكده هاي زرتشتي را در خاك ارمنستان

در زمان او ، شاخه نسطوري از كيش مسيحي مورد قبول بيشتر مسيحيان ايران واقع شد . بلاش در سال 488م. معزول گرديد و كواذ ( قباد ) بر تخت نشست .

سلطنت كواذ مصادف با انقلابي اجتماعي و سياسي در ايران شد . مصلحي به نام " مزدك " به عدالت اجتماعي و تقسيم ثروت و املاك ميان مردم تبليغ كرد و كواذ ، خواه از راه ميل واقعي به عدالت تبليغي و خواه از روي مصالح سياسي و كوتا كردن نفوذ بزرگان و اشراف ، از او طرفداري كرد . اين امر بر بزرگان و روحانيان زرتشتي گران آمد و به دستياري گشنسپ داد ، كنارنگ ، او را از سلطنت معزول كردند و برادرش جاماسپ ( زاماسپ ) را به جاي او نشاندند . كواذ به زندان افكنده شد . اما، به دستياري يكي از بزرگان به نام سياوش ، از زندان گريخت و نزد هياطله رفت . پادشاه هياطله مقدم او را گرامي داشت و سپاهي را مامور ساخت كه با او به ايران بروند و او را به سلطنت برگردانند . جاما سپ تسليم شد و كواذ دوباره برتخت نشست .

رومیان که از گرفتاریهای داخلی کواذ آگاه بودند ، از دادن مبلغ سالیانه برای حفظ معابر قفقاز خوددارد کردند . کواذ در جنگ با رومیان مهارت و قدرت خود را ثابت کرد و شهر تئودوزیوپولیس یا ارزروم را از میان گرفت و بلیزاریوس ، سردار معروف رومی ، را شکست داد و شهر آمد را تصرف کرد . ولی ، جنگ با رومیان همسشه به نفع کواذ نبود و سرانجام به صلح انجامید .

كواذ ، يكي از پسرانش را به نام خسرو (خسرو اول) ، كه بعد لقب انوشيروان يافت ، وليعهد و جانشين خود كرد . خسرو جوان به كمك بزرگان و روحانيان ، مزدك و پيروان او را كشت و آشفتگيهاي اجتماعي ناشي از انقلاب مزدكيان را جبران كرد . خسرو اول انوشيروان از بزرگترين پادشاهان تاريخ ايران است و او را به سبب اصلاحات داخلي و به خصوص اصلاحات مالياتي ، لقب عادل يا دادگر داده اند .خسرو انوشيروان كه در سال 530 م. بر تخت نشسته بود ، پس از اصلاحاتي در سپاه و ساختار نظامي ايران ، در سال 540 م. به خاك روم حمله برد و تا انطاكيه پيش رفت و آن شهر را به تصرف در آورد و به باد غارت داد . در بازگشت شهري در نزديك تيسفون ساخت كه اسيران رومي را در آن جاي داد و آن را " وه انتيوخ خسرو " ناميد ( شهر خسرو كه بهتر از انطاكيه است .) ايرانيان آن را رومگان ناميدند . امپراتور بيزانس ناچار طالب صلح شد و متعهد گرديد كه كه مبلغ گزافي به خسرو بپردازد . خسرو در بازگشت از شهر هايي كه از روميان گرفته سو د ، مبالغ زيادي دريافت كرد كه سبب شد امپراتور از مصالحه چشم بپوشد.

خسرو به متصرفات روميان در كنار درياي سياه حمله برد و شهرهاي " لازيكا " و " پترا " را به تصرف در آورد . حملات بليزاريوس ، سردار قيصر به نصيبين بي نتيجه ماند .پس از صلحها و نبردهايي چند ، سرانجام در سال 561 م. صلحي پنجاه ساله ميان ايران و روم منعقد شد و خسرو " لازيكا "را به روميان باز پس داد . در مقابل ، روميان نيز متعهد شدند كه سالانه مبلغي طلا به ايران بپردازند .

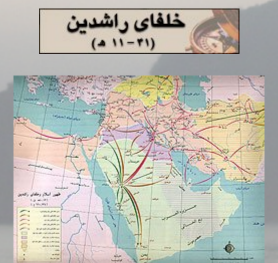
در شرق و شمال شرق ،خسرو با خاقان ترك ، كه خود را به سرزمین هیاطله رسانده بود ، متحد گردید و این دو ، هیاطله را از میان برداشتند و از آن تاریخ به بعد ، تركان با ایرانیان همسایه شدند و ظاهرا" ، " جیحون " مرز میان ایران و تركان گردید .

سياست خسرو در جنوب عربستان نيز به پيروزي منجر شد و دولت بيزانس به دستياري حبشيان ، كه به مذهب مسیحی مونوفیزیتی ( یعقوبی ) در آمد بودند ، می خواستند بر راه بازرگانی دریایی و خشکی میان اروپا و هند مسلط شوند و دست ايرانيان را به كلي از درياي هند كوتاه كنند . در جريان حوادث ، ابر هه نامي که از حبشیان بود و بر یمن مسلط شده بود ، در حادثه حمله به حجاز و مکه کشته شد. این واقعه که در میان مورخان اسلامي به واقعه فيل و سال وقوع أن به " عام الفيل " معروف است ، در قرأن مجيد نيز مذكور است ( سوره 105 ) و ظاهرا" تولد حضرت رسول در همين سال ، يعني حدود سال 570 م. مسيحي ، اتفاق افتاد . در سال 572 م. خسرو اول به در خواست كمك سيف بن ذي يزن ، يكي از نجيب زادگان عربستان جنوبي پاسخ داد و يك نيروي دريايي يه فرماندهي " و هرزديلمي " براي بيرون راندن حبشيان از يمن فرستاد . أين نیرو موفق شد که حبشیان را شکست دهد و بدین ترتیب ، عربستان جنوبی زیر نفوذ دولت ایران قرار گرفت . بر سر ارمنستان هم جنگهایی میان ایران و روم در گرفت که نتیجه نهایی آن ، پیروزی خسرو بود . او پس از 48 سال سلطنت ، در سال 579 م. در گذشت . اگر چه وسعت تصرفات او به پاي تصرفات زمان شاپور اول و شاپور دوم ( جز در مدتی کوتاه ) نرسید ، ولی دوران سلطنت او دوران شکوه واقتدار سیاسی و نظامی براي ايران بود . همچنين ، از لحاظ فر هنگي نيز زمان او درخشانترين دوران حكومت ساسانيان بوده است . پس از او ، پسرش هرمزد چهارم برتخت نشست ِ او اگر چه پادشاهی عادل بود، اما در سیاست ناتوان بود و به همین سبب ، سردار نامدار خود معروف به " بهرام چوبین " را که در جنگهای متعدد در شرق و غرب فاتح شده بود ، بر اثر شکستی از کار بر کنار کرد . البته ، این امر خود موجب عصیان این سردار بزرگ گردید . در باریان و روحانیان نیز از هرمزد دل خوشی نداشتند و همه این امور سبب گرفتاری و مرگ او گردید .پس از او ، پسرش خسرو دوم معروف به " خسرو پرویز " به سلطنت رسید . البته ، لازم به ذکر است که این سلطنت گرچه در خشندگیهای چندی داشت ، اما مایه ضعف و علت اصلی سقوط دولت ساسانی نیز بود . بهرام چوبین مصمم شد که به تیسفون برود و خسرو را از سلطنت بردارد .

پس از حوادث چند ، خسرو به " موريقيوس " امپر آتور بيز انس پناه برد و در از اي پس دادن بعضي از شهر ها ، از او ياري خواست . موريقيوس او را با سپاهي ياري كرد و خسرو توانست با اين سپاه ، بهر ام را شكست دهد . بهرام نزد خاقان ترك گريخت و در آنجا به تحريك خسرو ، پس از مدتي ، كشته شد . بسطام ، دايي خسرو نيز كه در گرفتاري هرمزد و پدر خسرو دست داشت سر به شورش نهاد و در ري اعلام استقلال كرد . همچنين ، به نام خود سكه زد ولي پس از ده سال مقاومت به دست يكي از هياطله كشته شد . در بيز انس ، موريقيوس امپر اتور كه به خسرو ياري داده بود بر اثر شورش كشته شد و " فوكاس " نامي ، خود را امپر اتور خواند . در اين جريان ، خسرو بهانه خوبي براي باز پس گرفتن اراضي از دست رفته به دست آورد و به ارمنستان و شام و فلسطين حمله برد . سرداران او به نام " شاهين " و " شهر براز " شكستهاي پي در پي به روميان وارد آوردند و دمشق و بيت المقدس و مصر ، به دست اير انيان افتاد . در اين ميان ، در روم مرد با

كفايتي به نام " هراكليوس " ( هر قل ) زمان امور را به دست گرفت و پس از اصطلاحات مهمي در امور نظامي كشور ، روي به ايران آورد . در اين حمله ، ايالات از دست رفته راباز پس گرفت و دستگرد – محل اقامت خسرو - و نيز شهر هاي آذربايجان را به باد غارت داد . سرانجام ، بزرگان ايران بر خسرو شوريدند و او را به زندان انداختند و به دستياري پسرش شيرويه ، او را كشتند ( سال 627م. ) اين شكستهاي پي در پي و نيز شكست ننگين سپاهيان خسرو در " ذوقار" از قبايل عرب ، بنيه نظامي و اقتصادي كشور را به تحليل برد و ايران از فرد شايسته أي كه بتواند زمان عبور را به دست گيرد محروم ماند .

در این میان دین اسلام ، به رهبری حضرت رسول اکرم (ص) در سرتاسر عربستان گسترش یافت و قبایل عرب تحت رهبري ديني و سياسي اسلام ، متحد گرديدند . پس از وفات حضرت محمد (ص) اين عربهاي مسلمان به ایران و روم حمله بردند و سرتاسر شامات و سوریه و فلسطین و مصر را از دست رومیان گرفتند . همچنین در جریان جنگ قادسیه ( در سال 636م. ) شکست قطعی بر سپاه یز دگر د سوم، آخرین پادشاه ساسانی ( جلوس در سال 632 م. ) وارد أوردند . با مرگ يزدگرد سوم ( در سال 651 م. يا 653 م. ) در مرو ، حكومت مقتدر و شكوهمند دولت ساساني نيز به پايان رسيد . دولت ايران در زمان ساسانيان از نظر نظامي و اجتماعی و اقتصادی و فر هنگی به جایگاهی رسید که در تاریخ این ملت ، نظیر آن دیده نمی شود. وسعت متصرفات هخامنشیان ، بسیار بیشتر از ساسانیان بود ، ولی در برابر یونانیان (که ملتی کوچك و با سرزمینی نه چندان بزرگ بودند ) نتو انست قدرت استو ار ي نشان دهد و سر انجام ، مغلوب آنان شد . دولت اشكاني هم از لحاظ انسجام داخلي ، أن قدرت لازم حكومتي را نداشت . ساسانيان ، در مدت چهارصد سال توانستند در غرب با دولتي كه از لحاظ تشكيلات نظامي مقتدر ترين كشور هاي أن عصر بود ، بجنگند و بار ها أن دولت را شكست دهند . این حکومت ، در مشرق و شمال در برابر اقوام بیابان گرد مقتدر سخت مقاومت کرد و مملکت را از غارتها و تاخت و تازهاي ايشان ، نجات داد . از لحاظ داخلي نيز ، تسكيلاتي منسجم با پايه هاي فر هنگي و اجتماعي و اقتصادي نيرومند به وجود أورد . دانش طب و نجوم در زمان ايشان در ايران پيشرفتهاي كلي كرد و موسیقی مقام والایی یافت . هنر های دیگر نیز ، کم و بیش پیشرفتهایی داشتند . به هر حال دولت ساسانی از پدیده های مهم دنیای قدیم است که همه مورخان به اهمیت آن روز به روز بیشتر



## فتح ایران به دست مسلمانان در زمان خلفای راشدین

پس از آنكه حضرت رسول اكرم (ص) از مكه به مدينه هجرت كردند و در سرتاسر شبه جزيره عربستان اكثر قبايل عرب را به دين اسلام در آوردند ، بر آن شدند تا مردم ممالك مجاور عربستان را نيز به دين اسلام دعوت كنند . براي اين منظور ، نامه هايي به پادشاهان اطراف فرستادند ، از جمله براي خسرو پرويز شاهنشاه ساساني . چنانكه معروف است خسرو از نامه خشمگين شد و آن را پاره كرد . البته ، لازم به ذكر است كه هدف حضرت رسول صرفا" دعوت به اسلام بود نه تصرف اراضي و بلاد ، همان هدف و مقصدي كه خداوند او را براي اجراي آن مبعوث كرده بود .

حضرت رسول اكرم (ص) پيش از وفات خود در سال يازدهم هجري ، سپاهياني براي اين منظور به سر حدات شام گسيل داشتند . اما ، وفات آن حضرت ، به طور موقت اين عمليات را متوقف ساخت . ابوبكر كه همان روز وفات حضرت رسول اكرم (ص) به خلافت رسيده بود ، تصميم گرفت اين برنامه را دنبال كند ( اينجا محل بحث در اختلافات شيعه و سني بر سر مشرو عيت خلاف ابوبكر نيست و صرفا" آنچه از لحاظ تاريخي مورد موافقت همه فرق اسلامي است مدنظر مي باشد ) .

پس از آنکه ابوبکر به خلافت رسید ، عده أي از قبایل عرب از دین اسلامي برگشتند و از دادن صدقه و زکات ( مالیات اسلامي ) سرباز زدند . ابوبکر این قبایل را با زور مطیع ساخت و در جنگ مهمي با قبیله بنوحنیفه که پیروان " مسیلمه " ( معروف به کذاب ) بودند ، آنان را شکست سختي داد . این جنگ ، به جنگ با اهل رده ( مرتدان ) معروف است و سردار مسلمانان " خالدبن ولید " بود .

ابوبكر پس از فراغت از كار اهل رده ، به پيروي از نيات حضرت رسول اكرم ( ص ) حمله به دو دولت بزرگ ساساني و بيزانس را آغاز كرد . سپاهيان اسلام در جبهه روم سپاهيان بيزانس را شكست دادند . در جبهه شرق ، يعني كشور ايران ، نخستين كسي كه ابوبكر را به حمله به خاك ايران تشويق كرد ، " مثني بن حارثه شيباني " بود . اين شخص ، پيوسته با قبيله و دار و دسته خود به متصرفات ايران در عراق مي تاخت و اموال كشاورزان و دهقانان را غارت مي كرد . آنچه كه او را براي اين تاخت و تاز ها جرات داده بود . در جريان آن جنگ ، قبيله " بنوشيبان " و همپيمانان ايشان ، سپاهياني را كه خسرو براي سركرب آنان فرستاده بود مغلوب كردند . جنگ ذوقار نتيجه سوء تدبير و غرور خسرو پرويز بود كه در سرتاسر سلطنت او دامنگير ايران شده بود . همچنين ، وي جنگهاي بيهوده أي با بهرام چوبين ( سردار معروف خود ) و بسطام ( دائي خود ) و هراكليوس ( امپراتور بيزانس ) به راه انداخته بود كه به خرابي شهرها و شكستهاي سخت و دائي خود ) و هراكليوس ( نامي و ناخشنودي مردم و بزرگان مملكت منجر گشت . سرانجام ، خود نيز به امر پسرش شيرويه ) كشته شد .

پس از او ، بزرگان ایران که از عاقبت اندیشی و حسن سیاست عاری و پیوسته از راه حسادت و کینه با یکدیگر در کشمکش بودند ، نتوانستند بر اطاعت از پادشاهی متفق شوند . چنانکه معروف است ، طی مدت کوتاهی چندین تن از شاهزادگان را به سلطنت برداشتند و سپس از بین بردند . سرانجام ، چون خطر مسلمانان را به گونه أی جدی و مشهود دریافتند ، به سلطنت یزدگرد پسر شهریار رضایت دادند . اما ، این کار ، هم بسیار دیر شده بود ، و هم یزدگرد خود لیاقت و کفایت غلبه بر مشکلات را نداشت .

مثني كه در اراضي مجاور حكومت ساساني با قبيله خود ( بنوشيبان ) اقامت داشت ، از هرج و مرجي كه در داخل ايران و در دربار ساساني روي داده بود نيك آگاه بود و از آن موقعيت استفاده مي كرد . چنانكه ذكرشد ، اراضي كشاورزان و حتي شهرهاي سواد ( عراق ) را پي در پي غارت مي كرد .

پس از آنکه ابوبکر در خلافت خود مستقر شد ، مثنی او را به حمله بر قلب مملکت ساسانی برانگیخت و ایر انیان را در نظر او حقیر و ترسو جلوه داد . ابوبکر که در آغاز از شوکت و قدرت ساسانیان در بیم بود، با سخنان مثنی جرات پیدا کرد و خالدبن ولید را به فتح استانهای عراق مامور نمود . همچنین ، به مثنی دستور داد تا از خالد تبعیت کند و از دستور های او پیروی نماید . خالد نخست نواحی " بانقیاء " و " باروسماء " و " الیس " را ، و پس از آن ، " ابله " را ، که در مدخل اروند رود و در محل بصره واقع بود ، به دست آورد . در این راستا ، طی جنگ معروف به " ذات السلاسل " سپاهیان ایرانی را نیز به سر کردگی هرمز شکست داد

اردشير سوم ، كه پس از پدرش ( شيرويه )به سلطنت رسيده بود ،دو سردار ايراني به نامهاي "اندرزگو " و " بهمن جادويه " را با سپاهي مركب از ايرانيان و عربهاي تابع ايران كه بيشتر مسيحي بودند ،به جنگ خالد فرستاد . اما اين سپاه هم در صفر سال 12 ه.ق. از عربها شكست خورد . خالدين وليد در ماه ربيع الاول همان سال شهر حيره مركز پادشاهان حيره ( آل منذر ،لخمي ها ) را كه تابع دولت ساساني بودند،تصرف كرد . مسلمانان در مقابله با دشمنان خود ، آنان را در برابر يكي از سه امر مخير مي ساختند: پذيرش اسلامي ،پرداخت جزيه ، جنگ ، چنانكه در فتح نخستين حيره ، خالد با گرفتن مبلغي در حدود صدو نود يا دويست و نود هزار دينار ، با اهل حيره صلح كرد . دهقانان " سواد عراق " منتظر بودند كه نتيجه جنگ حيره به كجا خواهد انجاميد . چون حيره به تصرف مسلمانان در آمد ، طلب صلح كردند دو هزار هزار دينار جزيه پرداختند . ايرانيان ، نواحي ميان حيره و دجله را از دست دادند و چون اردشير سوم در گذشت ، ديگر كاري نتوانستند انجام دهند .

سياست خالد در فتح شهرهاي عراق آن بود كه عربهاي مسيحي را به جاسوسي از ايرانيان برانگيزد . خالد شهر مهم انبار را كه در مغرب بغداد در كنار رود فرات قرار داشت تصرف كرد و شهر عين التمر را كه حاكم آن از سوي ايرانيان (مهران ، پسر چوبين )بود ، تسخير كرد . سپس اسراي آن شهر را برخلاف تعاليم اسلامي كشت وفقط چهل جوان نصراني را كه درس انجيل مي خواندند باقي گذاشت پس از آن ، ابوبكر ، خالدين وليد را مامور حركت به سوي شام كرد . خالد هم با نيمي از سپاهيان خود عازم جبهه شام گرديد . خود

ابوبكر نيز پس از دو سال واندي در مدينه وفات كرد و بنا به وصيت او ، " عمربن خطاب " به خلافت مسلمانان برگزيده شد .

در شعبان سال 13 ( ه.ق.) ایر انیان به سر کردگی بهمن جادویه ، سپاهیان مسلمانان را در موضعی به نام " قس الناطف " شكست دادند . سر دار مسلمانان به نام " ابو عبيده ثقفي " نيز در اين جنگ كشته شد . اين جنگ در تاريخ اسلام به نام جنگ " جسر " معروف است . ولي چون دولت ساساني به منتهاي ضعف خود رسيده بود و اختلاف بزرگان و سرداران ایرانی از حدگذشته بود ، ایرانیان نتوانستند از این پیروزی بهره بگیرند و پس از تردید و دودلی ، یزدگرد پسر شهریار را به پادشاهی برداشتند و او نیز کسی نبود که بتواند بنای عظیم دولت ساسانی را که پایه های آن سخت و سست و لرزان شده بود از خطر انهدام نجات دهد . بر عکس عمر که ر هبري مصمم و توانا بود ، در جنگ با اير انيان مصمم تر گرديد . يزدگرد سپاهي بزرگ را به سرکردگي " رستم فرخ زاد " مامور مقابله با مسلمانان و جلوگيري از حمله ايشان كرد عمر نيز " سعدبن ابي وقاص " را با سپاهی که عده آنان به سی و چند هزار می رسیدبه جنگ با ایرانیان گسیل داشت . در " قادسیه " ( واقع در پانز ده فرسخی کوفه )جنگ شدیدی بین این دوسپاه روی داد <sub>.</sub> با آنکه ایر انیان مقاومت زیادی از خود دادند ، شكست سختي خوردند . با اين شكست بود كه راه تيسفون ( يا مدائن )پايتخت شاهنشاهي ساساني ،بر روي مسلمانان باز شد. عربهاي مسلمان نخست در صفر سال 13 ( ه.ق. )قسمت غربي مدائن را كه " وي اردشير " نام داشت متصرف شدند و أن گاه ،از دجله گذشتند وبه سمت شرقی مدائن که کاخ معروف پادشاهان ساسانی معروف به " ايوان كسري " در أن قرار داشت رسيدند . در اين بين ، اموال بيكراني از غارت كاخهاي سلطنتي نيز به دست ايشان افتاد . سپس ، مسلمانان در تعقيب يزدگرد و ايرانيان روي به شرق نهادند و در سال 16 (ه.ق.) به " جلو لاء " كه در كنار نهر جلولاء منشعب از رود دياله واقع بود رسيدند . در اين راستا سپاه ایران را طی جنگ سختی به سرکردگی " مهران راضی " شکست دادند پس از فتح حلوان و جنوب وشمال عراق به سرتاسر أن مملكت مسلط شدند . بعد از أن ، نوبت به خوزستان و لرستان رسيد . عمر در ابتدا نمی خواست از حدود خوزستان و ماسبذان و مهرگان کدك ( لرستان ) تجاوز کند ، اما یکی از مشاور انش او را به تسخير سرتاسر ايران تشويق كرد . وي به عمر گفت : مادام كه پادشاهان ايران زنده است ، ايرانيان دست از مقاومت بر نخواهند داشت . عمر نصیحت او را پذیرفت و سردارانی را به فتح ایاات فارس ( اردشیر خره و شابور و استخر و فسا و دارابگرد ) و کرمان و سیستان و مکران مامور کرد . عمر در سال 17 ( ه.ق.) سعدبن ابي وقاص را مامور كرد تا براي اقامت قبايل عرب كه به و لايتهاي غربي و مركزي ايران ( مادبزرگ ) حمله مي كردند ، قرار گاهي دائمي پيدا كند . سعد ابتدا شهر انبار را براي اين

عمر در سال 17 (ه.ق.) سعدبن ابي وقاص را مامور كرد تا براي اقامت قبايل عرب كه به ولايتهاي غربي و مركزي ايران (مادبزرگ) حمله مي كردند ، قرار گاهي دائمي پيدا كند . سعد ابتدا شهر انبار را براي اين كار در نظر گرفت ، ولي هواي آنجا براي مردم عرب ناسازگار بود (به علاوه ، سپاهيان از زيادي مگس در زحمت بودند). او پس از بررسي و جستجو ، محل شهر كوفه را براي اين كار برگزيد و زمينهاي آن را ميان قبايلي كه با ايرانيان مي جنگيدند تقسيم كرد . سپاهياني كه از آن پس براي فتح غرب و شمال و مركز ايران اعزام مي شدند ، از اين شهر و زير نظر حاكم آن بودند .

در زمان بني اميه سراسر ايران و عراق زير نظر واليان كوفه بود كه از مشهور ترين ايشان ، مي توان حجاج بن يوسف ثقفي را نام برد . در جنوب عراق هم قرار گاهي براي قبايلي كه ايران را از جنوب مورد حمله قرار مي دادند درست شد ، كه همان شهر بصره است . لازم به ذكر است كه سپاهيان اعزامي به خوزستان و بهبهان و فارس و كرمان و سيستان و مكران ، در اين شهر اقامت داشتند . ايشان ولايتهاي زير نظر والي بصره را " ماه كوفه " مي خواندند .

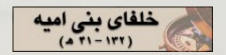
در سال 19 یا 21 (ه.ق.) فتح نهاوند که عربها آن را در تاریخ فتوحات مسلمانان در ایران "فتح الفتوح " مي خوانند صورت گرفت یزدگرد سپاه بزرگي از فرماندهان شهرها و ولایتهاي ایران به سرکردگي " فیروزان " براي مقابله با مسلمانان فرستاد . " عمر نعمان بن مقرن مزني " را براي مقابله با آنان تجهیز کرد . مسلمانان در نهاوند ایرانیان را شکستي سخت دادند اما سردار مسلمانان ، یعني نعمان بن مقرن ، در این جنگ کشته شد . پس از فتح نهاوند ، همدان نیز به دست مسلمانان افتاد . فتح همدان و قزوین و ابهر و زنجان به دست قبایل مستقر در کوفه انجام گرفت . امیر کوفه که در آن وقت " مغیره بن شعبه " بود ،سپاهي به فرماندهي " براء بن عازب "فرستاد که در سال 22 (ه.ق.) ابهر و قزوین را فتح کردند. در زمان حکومت ولیدبن عقبه بر کوفه ، مسلمانان با مردم گیلان و مغان و طالش ( طلیسان ) جنگیدند ، ولي ظاهر ا"موفقیتي به دست نیاوردند و فقط زنجان را متصرف شدند .

در سال 21 یا 23 (ه.ق.) مسلمانان در نتیجه جنگ سختی که با سیاوخش (پسر مهران ،پسر بهرام چوبین کردند ، شهر مهم ری را به تصرف خود در آوردند . به دنیال فتح ری ، قومس (سمنان و دامغان ) و گرگان به دست مسلمانان افتاد . اسپهبد طربستان ناگزیر به پیمان آشتی با مسلمانان شد. فتح آذربایجان و مغان و اران نیز ، در اواخر خلافت عمر اتفاق افتاد . مسلمانان از راه دربند (باب الابواب) به مملکت خزرها تاختند و تا بلنجر (مرکز خزرها) پیش رفتند . مسلمانان نتوانستند در آنجا بمانند و در سالهای بعد از خزرها شکست خوردند و سرداران ایشان کشته شدند . یزدگرد پس از جنگ جلولاء به ری و از آنجا به اصفهان و کرمان و

خراسان رفت . وي در اين سفر آتش مقدس را به همراه خود داشت تا آنكه در مرو ، آتشگاهي براي اين آتش مقدس بنا كرد .

عمر ، " احنف بن قیس "را مامور فتح خراسان کرد . او از راه طبس به هرات رفت و از آنجا روي به شهر هاي ديگر خراسان نهاد . يزدگرد از پادشاه سغد و خاقان ترك و خاقان چين تقاضاي کمك کرد و با کمك خاقان ترك و مردم فر غانه و سغد ، وارد بلخ شد . احنف با سپاهيان بصره و کوفه به رويارويي سپاه ترك شتافت . ترکان از ياري با ايرانيان سرباز زدند و خود ايرانيان نيز از کمك جدي به يزدگرد خوداري کردند . يزدگرد ناچار از جيحون گذشت و به غرفانه رفت . پس از آن ، باز به خراسان بازگشت و عاقبت بعد از سالها در به در سال 31 ( ه.ق.) کشته شد .

پس از كشته شدن عمر در سال 23 (ه.ق.) عثمان به خلافت رسيد . او " ابوموسي اشعري " را از حكومت بصره معزول كرد و " عبدالله بن عامربن كريز " را كه جواني بيست و پنج ساله بود والي بصره كرد . عبدالله بن عامر شورش مردم فارس را خوابانيد و استخر و اردشير خوره و دار ابگرد را دوباره به دست آورد . همچنين اميراني را بر شهرهاي خراسان و كرمان و مكران و سيستان تعيين كرد و خود براي سركوب قيام مردم خراسان حركت نمود . احنف بن قيس را هم مامور فتح ولايتهاي جوزجانان و طالقان و فارياب كرد . احنف اين ولايتها را يكي پس از ديگري به تصرف در آورد . عبدالله بن عامر قيام مردم كرمان و سيستان را آرام كرد و عامل وي ، تا زابلستان و كابل پيش رفت .



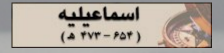
# خلافت امویان و عباسیان

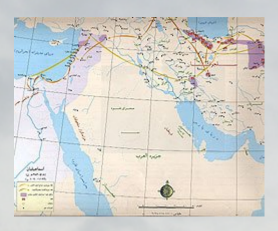
پس از شهادت حضرت علي بن طالب (ع) در رمضان سال 40 هجري و خلافت كوتاه مدت حضرت امام حسن (ع) و صلح او با معاويه ، خلافت بر معاويه بن ابي سفيان كه از خاندن بني اميه بود مسلم گرديد . معاويه از سالهاي پيش ، يعني تقريبا" از همان اوايل فتح شام و فلسطين از سوي عمر و بعد از سوي عثمان ، والي دمشق بود . وي ، پايه هاي حكومت خود را در شام استوار ساخته بود . به همين سبب ، توانست پس از قتل عثمان با حضرت علي (ع) مخالفت كند و در برابر او بايستد . سرانجام ، پس از جنگ صفين و ضعف قواي كوفه ، حكومت خود را بر مصر نيز مسجل سازد . پس از آنكه معاويه به خلافت رسيد ، تحكيم اساس حكومت بني اميه را آغاز كرد و براي پسرش يزيد ، از بزرگان و اشراف به استثناي چندتن از جمله ، حسين بن علي (ع) و عبداله بن زبيربيعت گرفت . او در سياست خارجي هم موفق بود و بر متصرفات مسلمانان در ولايتهاي تابع دولت بيزانس افزود . همچنين ، نيروي درياي مهمي نيز در مديترانه به بوجود آورد . معاويه با جلب افرادي مانند زيادبن ابيه و مغيره بن شعبه و عمرو عاص قدرت بني اميه را در سرتاسر عالم اسلامي بسط داد .



اگر چه این بسط و استحکام به قیمت زیرپا نهادن بسیاري از اصول اسلامي ، از جمله ارثي ساختن خلافت و تبدیل دستگاه خلافت به سلطنت و پادشاهي و تعبین مبلغان براي تحقیر و توهین خاندان حضرت رسول اکرم (ص) و غیر آن تمام شد. معاویه در سال 60 هجري از دنیا رفت و خلافت پسرش یزید با کار هاي خلافي ، از قبیل قتل حسین بن علي (ع) و محاصره مکه آغاز شد، ملي مدت زیادي به طول نینجامید و سرانجام یزید در سال 64 هجري در گذشت . پس از وي در نتیجه حوادثي خلافت بني امیه به شاخه " مروانیان " انتقال یافت . عبدالملك بن مروان پس از کشتن عبدالله بن زبیر ، خلیفه مسلم و بلامنازع گردید . همچنین ، با مسلط ساختن مرد سفاك آهنیني مانند حجاج بن یوسف ثقفي ، حکومت بني امیه را استحکامي تازه بخشید . حکومت اسلامي در زمان خلافت عبدالملك و ولیدبن عبدالملك ، به منتهاي و سعت خود رسید . " قتیبه بن مسلم باهلي " سردار حجاج ، بلاد شمالي خراسان و خوارزم و ماوراءالنهر و سغد را که مرکز آن سمرقند بود فتح کرد و تا نزدیکیهاي کاشغر پیش رفت . همچنین ، در زمان حجاج ایالت سند هم فتح شد . در جانب مغرب ، مسلمانان تا نزدیکیهاي کاشغر پیش رفت . همچنین ، در زمان حجاج ایالت سند هم فتح شد . در جانب مغرب ، مسلمانان تا

سواحل اقيانوس اطلس پيش رفتند و اندلس (جنوب اسپانيا) را متصرف شدند . طي خلافت نود ساله بني اميه ، اوضاع اجتماعی ایران دگرگون شد و اکثریت عظیم ایرانیان ، دین اسلام را پذیرفتند . اما ، ایرانیان تحقیر و تو هین سر دار ان عرب را که از خو د حکام بنی امیه الهام می گرفتند تحمل نکر دند . مر دم خر اسان با استفاده از خصومت میان قبایل عرب حاکم بر خراسان و ماورالنهر ، جانب داعیان و مبلغان بنی عباس را گرفتند . بنی عباس به سبب خویشاوندوي نزديكتر با حضرت رسول اكرم (ص) خود را براي خلافت و حكومت شايسته تر می دیدند . در این راستا ، ابومسلم سردار ایرانی توانست با حمایت ایرانیان و قبایل عرب مخالفت ، حکومت بنی امیه را سرنگون سازد و عباسیان را به قدرت برساند بنی امیه در زمان حکومت عبدالملك و ولید و هشام ، تنها در اثر توفیق در فتوحات شرق و غرب و سیاست داخلی مبنی بر فشار بسیار زیاد بر طبقات مردم ، توانستند به حكومت خودادامه دهند . فشار حكام وواليان تعبين شده از سوي أنان ، مردم عراق و ايران را نار اضي ساخت . همچنين ، بي اعتنايي بعضي از آنان به اصول دين اسلام موجبات ناخشنو دي اهل دين و تقوا را فراهم أورد . سیاست مالی و اداري آنان نیز در سرزمینهاي مفتوح و مغلوب موفق نبود . مهمتر آنکه طرفداري أنان از عصبيت عربي و تحقير ملل مفلوب كه همه را موالي (يعني بندگان )خود مي دانستند ، به تدريج مايه هاي عصيان و قيام را به خصوص در ايران و خراسان فراهم ساخت . سال 132 هجري ، پايان حكومت نود ساله بني اميه و أغاز حكومت بني عباس است . از اين سال ، خلافت و قدرت شرعي و صوري ايشان در حدود پانصد سال ادامه يافت . لازم به ذكر است كه قدرت واقعى ايشان ، گاهى به حدود عراق و بين النهرين محدود مي شد و حتي ، گاهي در خود بغداد نيز از قدرت و اعتبار محروم بودند . اگر چه منصور – خلیفه دوم عباسي – با قتل " ابو مسلم خراساني " ناسپاسي خود را به اين سردار بزرگ ظاهر ساخت ، ولى براي استوار ساختن قدرت خود از اين كار ناگزير بود . با قتل ابومسلم ، نه تنها نفوذ ایر انیان که آغاز شده بود از میان نرفت ، بلکه با ورود دبیران و وزیران ایرانی در دستگاه خلافت عباسی ، نفوذ فر هنگي و سياسي ايرانيان گسترش بيشتري نيز يافت . قتل برمكيان هم كه از خاندان اصيل ايراني بودند، بگيرد نفوذ أن درقرن سوم هجري ، عنصر مهم ديگري وارد حكومت اسلامي شد . أن عنصر مهم ، تركان بودند كه به صورت غلامان جنگی در دستگاه حکومتی وارد شدند و به تدریج ، قدرت نظامی را از قوم غالب عرب گرفتند ِ این نفوذ تا بدان جا ادامه یافت که عزل و نصب خلفا هم به دست آنان انجام مي گرفت و هیچ خلیفه كاري ایشان نمي توانست رضايت بكند 6 اين قدرت غلامان ترك در قرن چهارم متوقف شد و قدرت سياسي و نظامى به دست " ديلميان " كه ايرانى بودند افتاد . با أمدن سلجوقيان ، قدرت نظامي و سياسي تركان در عالم اسلامي ، به طور قطع مسلم و مسجل گردید . در این زمان ، ایرانیان به اداره امور مالی و دیوانی دستگاههای حکومتی پرداختند . اما،فرهنگ نویا و نوبنياد اسلامي به صورت عمده در دست ايرانيان بود . اگر چه ماده اصلي آن ، قرآن و حديث و زبان عربي و ماده مهم فكري آن يوناني بود . اما پرچمدار ان اين فرهنگ در همه شاخه ها اير انيان بودند . اير انيان با اتكاء به فرهنگ قدیم و با اتکاء به گذشته نیرومند سیاسی ، ملیت خود را در داخل حکومت اسلامی حفظ کردند <sub>.</sub> ايشان بر خلاف ملل مغلوب ديگر ، نه تنها در مليت عرب مستهلك نشدند ، بلكه ادبيات ملي بسيار غني خود را نیز به وجود آوردند.





فرقه "اسماعیلیه" از فرق منشعب مذهب شیعه است ظهور این فرقه ، نتیجه اختلاف در امامت اسماعیل با برادرش حضرت موسی بن جعفر الکاظم (ع) بوده است اینان معتقد بودند که بعد از امام جعفر صادق (ع) چون پسرش اسماعیل پیش از پدر در گذشته امامت محمد بن اسماعیل منتقل شده که سابع تام بوده و دور هفت به او خاتمه یافته است .

در اعتقاد آنان ، تاریخ بشر به چند دور تقسیم مي گردد و هر دور با پیامبري " ناطق " و امامي " اساس " آغاز مي شود . ناطقان ،همان پیامبران اولوالعزم اند که تعداد آنان هفت نفر است و پس از هر ناطقي ، هفت امام روي کار مي آیند . دوره هر پیامبري هزار سال است و چون دور او به سر رسد ، پیامبر دیگري با شریعتي نو ظهور مي کند . این پیامبر شریعت پیشین را نسخ مي نماید . امام ( یا اساس یا وصیي ) عالم به علم تاویل شریعت است . اسماعیلیان موضوع تاویل و هزاره ها را از مانویان و زردشتیان اخذ کرده بودند . همچنین ،آنان معتقد بودند اندکي از افراد بشر مي توانند از طریق تاویل امامان ، به حقایق باطني دین دست یا با عضاي فرقه هادیه اسماعیلیه هستند .



از ديدگاه اسماعيليان ، افراد بشر به دو گروه تقسيم مي شوند: ويژگان يا نخبگاني كه با طي مراحل مختلف به باطن شريعت دست مي يابند و ديگر ، عالم يا اكثريت غير اسماعيلي كه فقط قادر به درك مفاهيم ظاهري مذهب هستند . همچنين ،سازمان مذهبي اسماعيليان بر مراتب و درجات منظمي استوار بود كه از پايين به بالا ، عبارت بودند از : مستجيب (تازه وارد به گروه) ، ماذون ، داعي ، حجت ، باب و امام .

امامان در بعضي از دوره ها مستور و در بعضي ديگر آشكار هستند . به اعتقاد اسماعيليان ، در دوره ستر ( ياغيبت امام ) دعات موظف اند كه ابلاغ امر كنند . در اين دوره ، فقط باب و نخبگان قادر به رويت امام هستند . آنان دوره ستر را از دوره محمد اسماعيل تا قيام عبيدالله المهدي در قيروان مي دانند . معروفترين داعيان اسماعيلي در اين دوره ، ابو عبدالله حسن بن احمد زكرويه ( معروف به ابو عبدالله شيعي )و ميمون قداح بودند كه خود اصل اير اني داشتند .



در سال 297 ه.ق. ابو عبدالله الشيعي بذر دعوت اسماعيلي را در ميان قبايل كتامه ( در شمال آفريقا ) پراكند. وي عبيد الله المهدي را كه در سجلماسه محبوس بود ، آزاد كرد و بر تخت دعوت اسماعيليان نشاند . عبيدالله پس از استقرار در قيروان ، مدعي خلافت و امامت اسلام شد . نام دعوت اسماعيليان به دليل انتساب به حضرت فاطمه ( س ) ، دخت گرامي پيامبر اسلام ( ص ) ،" فاطمي " خوانده شد . اين دعوت ، به سرعت در سراسر شمال آفريقا ، يمن ، بحرين ، شام ، فلسطين ، و ايران انتشار يافت .

در اندك مدتي خلافت شيعي اسماعيلي توانست با خلافت عباسيان بغداد همپايي كند . حتى درياي مديترانه را براي اروپاييان ناامن سازد و بنادر فرانسه را غارت كند . همچنين ، بند ، " جنوا " را هم به تصرف خود در آورد . جو هر سيسيلي در دوران المعزلدين الله ( 365-341 ه.ق.) مصر را از تصرف اخشيريان در آورد و " جامع الاز هر " را كه نامش از نام حضرت ز هراي از هر - عليها السلام - گرفته شده است ، تاسيس كرد.

در دوران عزیز پنجمین خلیفه (385- 365 ه.ق.) دولت فاطمي به اوج قدرت رسید و از اقیانوس اطلس تا دریاي سرخ ، یمن ، مکه و دمشق گسترش یافت . حتي ، یکبار در موصل نام خلیفه فاطمي در خطبه ذکر شدو قدرت بغداد در مقابل آن تحقیر گردید . داعیان اسماعیلي که از آغاز دعوت در ایران بودند ،در دیلمان و الموت و قهستان و دامغان و سیستان ( که هنوز سنتهاي باستاني و سنن و شعایر شیعي مذهبان یا سابقه دار الهجره هاي خوارج را در اذهان داشت ) مورد پذیرش قرار گرفتند . معروفترین آنان، ابوحاتم رازي ( متوفي به سال 322 ه.ق. ) در منطقه دیلم و عبدالملك کوکبي در گردکوه دامغان و اسحاق ( ابو یعقوب سگزي ) در ري و حسین بن مرورودي در خراسان بودند .

ابوحاتم رازي گروهي از ديلميان را از جمله اسفار شيرويه ،مردآويچ زياري ،بوسف ابي الساج ( عامل ري ) را به كيش خود آورد. محمد نخشبي كار مرورودي را در خراسان دنبال كرد و بسياري از رجال دولت ساماني دعوت او را پذيرفتند ولي در نتيجه دخالت سران نظامي، و لشكريان ترك تبار ساماني ، بسياري از اسماعيليان و از جمله محمد نخشبي به قتل رسيدند و همچنين ،ابو يعقوب سگزي هم به دست خلف ابن احمد صفاري ( متوفي به سال 399 ه.ق. ) كسته شد .

پس از سامانيان ، قتل و تعقيب اسماعيليان به دست سلطان محمود غزنوي ادامه يافت و بسياري از اسماعيليان طالقان خراسان كه از ابو علي سيمجوري در مقابل محمود حمايت مي كردند ، به قتل رسيدند و اسماعيليان مولتان هند هم تبعيد شدند . ولي ، نه نتها اين كشتار ها و تعقيبها به فعاليت داعيان پرشور اسماعيلي خاتمه نداد ، بلكه دعوت آنان در سراسر قرون چهارم و پنجم هجري ادامه يافت .

شاخصترین چهره مبلغان اسماعیلی در قرن پنجم ،ناصر خسرو قبادیانی بود فعالیت او از آغاز عهد سلجوقی شروع شد تبلیغات ناصر خسرو در مازندران و خراسان باعث گردید که فرقه خاصی از اسماعیلیان ، به نام "ناصریه" در این نواحی پدید آید .

در ناحیه جبال نیز (در همین اوان) دعات دیگر فاطمي سرگرم نشر دعوت بودند . نام آورترین آنان ، عبدالملك عطاش و پسرش ( احمد) بودند . احمد قبل از دستگیري و كرگ دلخراش خود ، به حسن بن علي بن محمد صباح ( كه به وسیله امیر ضراب و بونجم سراج به كیش اسماعیلي در آمده بود) توصیه كرد كه به مصر برود . حسن در سال 465 ه.ق. به مصر رفت ، ولي با وجود تلاش فراوان نتوانست با المستنصر بالله ( هشتمین خلیفه فاطمي ) ملاقات كند . وي پس از یك سال و نیم توقف در مصر ، در سال 473 ه.ق. به ایران بازگشت .

حسن مدت ده سال نواحي شمال و مركز و شرق و غرب ايران را براي بدست آوردن پايگاهي مناسب زير پا گذاشت . سرانجام ، در سال 483 ه.ق. با كمك قاضي حسين قايني (حاكم سابق ترشيز ) و اسماعيليان ديلم ، كذاشت . سرانجام ، در سال 483 ه.ق. به وسيله يكي از مكان مناسب را به دست آورد . وي قلعه الموت را تصرف كرد . اين قلعه در سال 246 ه.ق. به وسيله يكي از ملوك جستاني ديلم ساخته شده بود . حسن بعد از تعمير قلعه ، آن را پايگاه دعوت جديد خود قرارداد 484 ه.ق. قاضي حسين قايني را به دعوت قهستان و خراسان فرستاد . وي با كمك اسماعيليان قهستان قلعه باستاني "دره "را ، در 150 كيلومتري جنوب شرقي بير جند و در مجاورت سيستان تصرف نمود .

تصرف " الموت " در ديلم " دره " در قهستان ، دولت سلجوقي را متوجه خطر دعوت اسماعيليان نمود و آنان را به واكنش شديدي وادار كرد . امير يورونتاش در الموت و قزل ساروغ با متحد سيستاني خود ( بهاء الدوله ) به حملاتي عليه اسماعيليان دست يازيدند . اما ، مقاومت محصوران و مرگ ملكشاه عمليات را ناتمام گذاشت و همزمان با آن ،ابو طاهر اراني ديلمي نيز به زندگي وزير سالخورده خراسان ( خواجه نظامي الملك )خاتمه داد

گويا تقدير بر اين بود كه دستار وزارت و تاج شاهي همزاد يكديگر باشند اين عمل شهرتي عالمگير براي كارد زنان صباحي فراهم آورد . اسماعيليان با استفاده از فترت مرگ سلطان و وزير ،به تصرف دژهاي ديگري دست زدند و در سال 486 ه.ق. ميان دو فرزند او ، يعني المصطفي لدين الله مشهور به نزار و المستعلي بالله احمد ،كه هر دو مدعي جانشيني پدر بودند ، اختلاف افتاد . در نتيجه اسماعيليان به دو گروه " نزاري " و " مستعلوي " تقسيم شدند . اسماعيليان ايران و شام به صورت رسمي طرفدار " نزار " شدند . و اسماعيليان مصر و بلاد مغرب ،به امامت " مستعلي " معتقد شدند . استقلال جنبش اسماعيليان ايران و جدايي آن از مصر ، به دعوت نزاريان روح و شور جديدي بخشيد .

نزاريان در سال 489 ه.ق. قلعه "لمسر "را در الموت تصرف و آن را تعمير و نوسازي نمودند. فساد داخلي دولت سلجوقي و نظام اقطاعي آن ، نيروي اسماعيليان را در الموت و قهستان به مثابه نيرويي نجات بخش ساخته بود تا آنجا كه منور سيمجوري ( از بازماندگان خاندان كهن سيمجور) قلعه طبس مسينان را به علت در از دستيحاكم سلجوقي ، به اسماعيليان وگذار نمود و همانند او عميد مسعود زور آبادي ( رئيس منطقه تر شيز ) از ستم تركان به اسماعيليان پناه برد . بعدها ،تلاش فرزندان علاءالدين مسعود زور آبادي براي احياي خطبه نه نام عباسيان ، نتيجه نبخشيد و خطيب ترشيز به وسيله اسماعيليان و هواخواهان خشمگين ايشان پاره پاره شد

منطقه قهستان از " دره " در جنوب ،تا ترشيز در شمال ، و از طبس مسينان در شرق ، تا طبس گيلكي در غرب ، به تصرف اسماعيليان درآمد . اسماعيليان طبس گيلكي در پشت سر اميري از يك خانواده قديمي با سنتهاي كهن مذهبي اسماعيلي قرار گرفتند و در جدال فرزندان ملكشاه ( بر كيارق و سنجر ) به نفع بركيارق وارد كارزار شدند ، كه چندان هم موفق نبود . با محكم شدن جاي پاي اسماعيليان در الموت و قهستان ، آنان آماده پيشروي در نقاط ديگر و گسترش متصرفات خود شدند. در سال 493 ه.ق. قلعه "گردكوه "يا "گنبدان در " در 51 كيلومتري ارتفاعات شمالي دامغان ، به وسيله رئيس مظفر مستوفي اصفهاني ( حامي قديمي اسماعيليان) فتح شد . در همين سال ، قلعه شاه در اصفهان به وسيله احمد بن عبدالملك عطاش تصرف شد .

اسماعیلیان قومس با تصرف قلاع " استوناوند " و " اردهن " و " لاجوردي " ، در مسیر راه ري به خراسان ، این راه را به دست خود گرفتند و از کاروانیان باج و خراج طلب کردند .

هجومهاي پياپي سلجوقيان از ري ، و آل باوند از طبرستان ، بي نتيجه ماند و اسماعيليان سرگرم پيشروي در مناطق همجوار بودند . در اواخر قرن پنجم ه.ق. نفوذ اسماعيليان قهستان به روستاهاي جنوبي منطقه بيهق رسيد و از آنجا با تصرف دژهاي نواحي ديگر در جنوب قومس ، پيوستگي بيشتري با قلاع خود در كناره راه

ري به خراسان به دست آوردند. همچنین در خوزستان و ارجان و شمنکوه ابهر ، دژهاي دیگري به دست اسماعیلیان افتاد .

هوا خواهان اسماعيليان بيشتر صاحبان حرف و فقراي شهرها و رانده شدگان از روستاها بودند . صاحبان حرف قبلا" به وسيله اخوان الصفا ( اسلاف فكري اسماعيليان ) سازمان داده شده بودند ، اما اسماعيليان روحي تازه در آن دميدند . اوضاع بعد اقتصادي روستاييان و مردم عادي ( چنانكه از لابه لاي آثار مورخان و علما و ادبا مانند غزلي و سنايي مشهود است . ) در اين گرايش بسيار موثر بود . نفوذ اسماعيليان تا جايي رسيد كه به خوابگاه سنجر نيز راه يافتند و خنجري بر بستر او فرو كردند . شهرت جانبازي اسماعيليان و وفاداري آنان به حسن صباح ، هاله اي افسانه اي در پير امون آن ايجاد كرده بود . قلمرو اسماعيليان در قهستان ، وسيعتر از قلمروشان در رود بار و آنان داراي رئيس واحدي بودند كه بعدها " محتشم " خوانده مي شد . قلاع اسماعيلي در عين استقلال داخلي همگي از الموت اطاعت مي كردند .

در اواخر سال 518 ه.ق. حسن صباح ، كيا بزرگ اميد رودباري را جانشين خود ساخت و او را به مشاوره با چند نفر از بزرگان اسماعيلي وصيت كرد و خود در گذشت . مرگ حسن صباح دشمنان اسماعيليان را برانگيخت و الموت و قهستان بار ديگر مورد هجوم سلجوقيان و طبرستانيها و سيستانيها قرار گرفت . در اين راستا تب اسماعيلي كشي بسياري از مردم عادي شهر ها را نابود ساخت . لياقت وكارداني كيابزرگ اميد ، آرزوي بر انداختن اسماعيليان را نقش بر آب كرد و به زودي اسماعيليان نزاري بر " بانياس " و " قدموس " و " مصياف " در شام مسلط شدند . آنان در ناحيه ديلم ، ابو هاشم زيدي را آتش زدند و شورش شيعيان زيدي را سركوب كردند . همچنين قلاع " تكام جان " و " مركليم " و " جاكل " را در اشكور ديلم تصرف كردند . قدرت اسماعيليان در انجام كشتارهاي فردي به جايي رسيد كه " المسترشد " خليفه عباسي نيز از كارد آنان جان سالم به در نبرد . كيا بزرگ اميد در سال 521 ه.ق . در گذشت و محمد (فرزند او ) جانشين وي شد . در در ران محمد نيز ، حملات سلجوقيان ادامه يافت . در اين راستا ،حاكم ري اسپهبد علي بن شهريار باوندي دوران محمد نيز ، حملات سلجوقيان ادامه يافت . در اين راستا ،حاكم ري اسپهبد علي بن شهريار باوندي بسياري از روستاها را به خرابه تبديل كردند . در پي آن ، اسماعيليان هم حاكم ري و فرزند اسپهبد باوندي را به قتل رساندند .

وقايع نگاران از گذشت و جوانمردي محمد در پناه دادن به دشمن ياد كرده و آن را ستوده اند . وي در سال 557 ه.ق. در گذشت و حسن فرزند وي به جاي او نشست . منابع اسماعيلي حسن را فرزندزاده امام اسماعيلي ، نزار مستنصر ، دانسته اند كه در خانه محمد و در لباس فرزند و بر سر ميراث امامت نشسته است . در سالهاي آخر حكومت محمد كيا بزرگ اميد در ميان جوانان جنبشي براي بازگشت به دوران ساده زيستي حسن صباح و احياي شكوه و عظمت آن زمان پديد آمد. بسياري از آنان بر اساس انديشه هاي عرفاني و التقاطي خواهان آن بودند كه كساني كه باطن شريعت را درك نكرده اند ، از تحمل رنج ظاهر شريعت راحت گردند و قيدوبندهاي آن برداشته شود . البته اين خواسته ها و ابراز آنها ، به وسيله محمد سركوب شد . اما با مرگ وي بسياري از فرايان و تبعيديان به الموت بازگشتند و دو سال بعد ، يعني در رمضان سال 559 ه.ق. در الموت و قيستان در معناي نمادي و به شيوه اسماعيلي " عيد قيامت " بر پا شد . همچنين ، به فرمان وي بندهاي شريعت از گردن مومنين اسماعيلي برداشته شد و آنان در اعمال خود آزاد شدند .



لیکن این امر مشکلات بسیاری برای حسن برانگیخت و بسیاری از معتقدان به شریعت اسماعیلی راه هجرت در پیش گرفتند . حسن نیز ، یك سال و نیم بعد به دست برادر زنش كه از هوادار ان شریعت بود . به قتل رسید

پس از وي محمد (فرزند او ) كه مردي فاضل و درس خوانده بود و از حكمت و فلسفه اطلاعات كافي داشت ، به فرمانروايي رسيد . از معاصران معروف وي ، امام فخر رازي بوده است .

اسماعيليان براي جذب امام فخررازي ، يكي از فداييان را به ري فرستادند كه بعد از آن روابط امام و اسماعيليان حسنه شد . بنابر قولي ، او برهان قاطع (كارد) را در آستين اسماعيليان ديده بود . در دوران وي اسماعيليان حسنه شد . بنابر قولي ، او برهان قاطع (كارد) را در آستين اسماعيليان دژي در مقابل شهر قزوين ، اين شهر را بيش از پيش مورد تهديد قرار دادند . در شام ، نزاريان از مبارزه صلاح الدين ايوبي با صليبيان سود جستند و به تحكيم مواضع خود پرداختند . در اواخر دوره حكومت محمد ( 586 ه.ق. به بعد ) دولت غوريان ، كه در خراسان جانشين دوات سلجوقي مي دانست ،قهستان را مورد حملات مكرر قرار داد . دراين حملات ، قهستان به طوري ويران شد كه در خراسان و كرمان ضرب المثل گرديد . در شمال و مركز ايران دولت خوارزمشاهي به جاي دولت سلجوقي وارد عمل شد و خود را مدافع مردم مي پنداشت . ولي ، هنوز شهرت خوارزمشاهي به جاي دولت سلجوقي وارد عمل شد و خود داشت و اسماعيليان از حربه قتل فردي استفاده مي كردند . مشهور ترين فردي كه در اين دوره به قتل رسيد ، اتابك محمد قزل ارسلان ايلد گز بود كه در سال 587 ه.ق . در حوالي همدان به دست سه فدايي قهستان ، به تلافي حملات او به اسماعيليان كشته شد .

با مرگ محمد در با با مرگ محمد در سال 607 ه.ق. فرزند وي جلال الدين حسن " نومسلمان " جانشين او شد . دوران جلال الدين حسن دوره توقف آرمانگرايي اسماعيليان بود . ساده زيستي اوليه جاي خود را به اشرافيتي جديد داده بود . او مي خواست از مواهب به دست آمده سود جويد و در كنار همسايگان خود با آرامش زندگي كند .

وي بر خلاف اسلافش ، از عقايد خود دست برداشت و اين موضوع را به سلاطين و خليفه بغداد ( الناصرالدين الله ) اعلام كرد . قدرتمندان و سلاطيني كه هيچ گاه نتوانسته بودند اسماعيليان را به زور شمشير رام سازند ، با شادماني از اين سياست درهاي باز استقلال كردند و حقوق وي را بر قلمروش به رسميت شناختند و موكب مادر حسن در سفر حج ، با استقبال رسمي بغداد بدرقه شد . در الموت ، حسن به علماي سختيگر اهل سنت اجازه داد كه كتابخانه الموت را مورد بررسي قرار دهند و تمامي كتابهايي را كه نمي بسندند ،نابود سازند . اصلاحات و تغييرات وي در تمام مناطق اسماعيلي ، با مخالفتي رو به رو نشد ، زيرا در تعاليم اسماعيلي قدرت و علم امام محور تمام امور به شمار مي رفت . حسن در غرب ايران محور حل و فصل امور گرديد و در كشاكش اتابك از بك با منگلي ، نقش موثري ايفا كرد . پس از شكست منگلي ، ابهر و زنجان سهم حسن شد .

سرانجام وي در سال 618 ه.ق. در گذشت و محمد وسوم يا علاء الدين محمد فرمانروا و امام اسماعيلي الموت شد . فرمانروايي وي مصادف با حمله مغول و برافتادن دولت خوارزمشاهي بود . پس از قتل عام مردم شهرهاي خراسان به دست مغولها ، بازماندگان اين توفان بنياد بر افکن به مناطق امن اسماعيلي نشين به ويژه قهستان ، روي آوردند .اسماعيليان در اين زمان عاقلانه با مغول از در مسالمت وارد شدند معروفترين اين مهمانان ، خواجه نصير الدين طوسي بود كه در محيط امن قهستان فرصت تاليفات زيادي يافت . وي از جمله كتاب " اخلاق ناصري " و كتاب "رساله معينيه " را به نام محتشم قهستان ( ناصر الدين محتشم قهستان ) تاليف كرد . محتشمان هستان ، به ويژه محتشم شهاب الدين ابومنصور قهستان ، به طوري در پذيرائي از مهمانان بدون تبعيض پيش رفتند كه از الموت آنان را متهم به اسراف كردند و جانشيني براي محتشم شهاب فرستادند .



در منازعه خلافت بغداد با خوارزمشاهیان ، فرمانرواي اسماعیلي الموت ،جانب خلافت بغداد را گرفت و با استفاده از ضعف آن ، دامغان و نواحي غرب را هم تصرف كرد . سپس ، ماموران وي در دستگاه باقیمانده خوارزمشاهیان نفوذ كردند و گروهي فدايي به خدمت وزير جلال الدين خوارزمشاه – شرف الدين فخر الدين

علي – گماشته شدند . بعدها ،حضور اين عده آشكار شد و زنده زنده در آتش سوزانده شدند در حالي كه تا لحظه آخر فرياد " زنده باد علاء الدين " بر مي كشيدند .

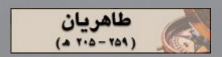
مرگ جلال الدین خوار زمشاه به اسماعیلیان این امید تازه را داد که شاید بتوانند از یاس مردم براي گرایش به خود استفاده کنند . همچنین پیشبیني هاي اسماعیلیان نیز براي تصرف تمام مناطق جنوب دریاي مازندران و چین و هند ،به حقیقت نپیوست و هلاکو به تشویق قاضي القضات شمس الدین قزویني براي نابودي اسماعیلیان عازم ایران شد . علاء الدین به خلیفه بغداد پیغام داد : " اولین آماج من هستم ، چون از من بگذرد تو داني و او . " در این بین ، علاء الدین در توطئه اي به قتل رسید که فرزند وي یعني رکن الدي به دست داشتن در آن متهم شد.

در سال 653 ه.ق. ركن الدين خورشاه فرمانرواي الموت شد . وي نمايندگاني به نزد مغولان و همسايگان فرستاد ولي هولاكو به كمتر از تسليم محض قانع نبود . اشراف اسماعيلي هم خواهان تسليم بودند . اما ، جامعه اسماعيلي و به ويژه جوانان ،آرزوي جانبازي داشتند . سرانجام ، روساي گرد كوه و قهستان تسليم مغول شدند . ولي در داخل دژها ( از جمله گرد كوه و تون و طبس مسينان ) وضع به گونه ديگر بود . ساكنان دژ قهرمانانه دفاع كردند . مقاومت گرد كوه را بيماري وبا در هم شكست و بقيه افراد پس از آخرين نبرد ، تا پاي جان مقاومت كردند . سرانجام ، شكست خوردند و دژ متصرف و با خاك يكسان گرديد . همچنين ، بقيه ساكنان آن قتل عام يا تبعيد شدند .



تلاش اسماعيليان نيز بعد از آرامش حملات مغول براي تسلط دوباره بر الموت و قهستان بي نتيجه ماند و حكومت خداوند محمد نو دولت ،سرانجام نيافت .

بقاياي اسماعيليان به طور گمنام در لفافه تصوف به زندگي ادامه دادند ، تا آنکه در او اخر دوره زنديه و او ايل دوره قاجاريه ، دوباره ظاهر شدند.





دولت طاهريان ، اولين دولت اسلامي بود كه در دوران خلافت در ايران به وجود آمد و بخش قابل ملاحظه اي از این سرزمین را به صورت نوع حکومت موروثي محلي از نظارت مستقیم خلیفه بغداد خارج کرد . با این حال، این دولت در کسب قدرت و حفظ آن ، محتاج به اعمال خشونت در مقابل خلفا نشد . طاهر بن حسین ، معروف به " ذواليمينين " كه اين دولت به وسيله وي بنياد شد ، از موالى وابسته به قبيله خزاعه از اعراب خراسان بود . طاهر تربیت عربی داشت خاندانش نیز، ایرانی نژاد و فارسی زبان بودند که از مدتها پیش داشتند قدر ت شهرت هرات فوشنج و در اواخر خلافت هارون و دردوره ای که مامون در خراسان اقامت داشت ، طاهر و پدرش حسین مورد توجه مامون واقع شدند . چون طاهر چند سالي بعد در کشمکشي که بين مامون و برادرش امين بر سر خلافت در گرفت ، موفق به غلبه بر سپاه امین و تامین خلافت مامون گشت ( 198 ه.ق.) ، در دستگاه خلافت حیثیت قابل ملاحظه یافت . چندی بعد ، از آنجا که رفع اغتشاشهایی که در خراسان به وسیله خوارج روی داده بود ضرورت فوري داشت ، و نيز خليفه هم ترجيح مي داد قاتل برادر را از پيش چشم خود دور نمايد ، ولايت خراسان را به طاهر تفویض کرد البته ، این تفویض شامل فرمانروایی سیستان و کرمان نیز می شد و مشتمل بر نظارت بر ماور النهر و احیانا" فتوحات اسلامی در آن نواحی بود . بدین گونه ، قلمرو حکومت طاهر ، به قول طبري ، از بغداد تا دورترين سرزمينهاي شرق را شامل بود در خراسان طاهر داعيه استقلال يافت و موجب نگرانی خلیفه گشت . اما بعد از مرگ مشکوك وي كه بلافاصله بعد از حذف نام مامون از خطبه نماز جمعه واقع شد ( 207 ه.ق.) ، خليفه خود را ناچار ديد حكومت خراسان را به پسر وي – طلحه بن طاهر – واگذار كند . البته ، حكومت خراسان در أن هنگام در واقع تحت سلطه و تصرف وي بود . بدين سان ، حكومت خراسان در خاندان طاهر به صورت موروثي در آمد . خليفه هم به اصطلاح با قبول حكومت طلحه به صورت دست نشانده ، وابستگي آن را به خلافت بغداد اعاده و تامين كرد . لذا ،

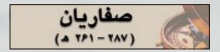


استقلال حكومت موروثي خاندان طاهر به صورت يك تحول اداري درآمد و شكل يك تجزيه و انفصال سياسي به خود نگرفت . حكومت طلحه هم در خراسان كه به نيابت از برادرش عبدالله بن طاهر منسوب شد، صورت اداري تحول را قابل توجيه ساخت . فرمانروايي طلحه كه شش سالي بيش نكشيد ( وفات ربيع الاول 213 ه.ق.) صرف مبارزه با خوارج شد . در عين حال ، مانند پدر همچنان خراج مقرر را به خليفه مي پرداخت . با اين كار ، حكومت خود را از اينكه نوعي طغيان نسبت به فرمانروايي خلافت تلقي شود ، حفظ كرد. در دوران فرمانروايي برادرش ، عبدالله بن طاهر ( 230-213 ه.ق. ) ، قدرت طاهريان به اوج اعتلاي خويش رسيد . بعد از وفات مامون ( 218 ه.ق ) خليفه جديد " المعتصم بالله "هم ، با آنكه به ظاهر از عبدلله دل خوشي نداشت ، ابقاي او را در حكومت خراسان اجتناب ناپذير يافت . بدين گونه ، استقلال طاهريان بعد از مامون نيز نرل

عبدالله در تجهيز غزوه هاي اسلامي در ماورالنهر اهتمام كرد و در دفع اغتشاش مجدد خوارج كوشيد . همچنين، توفيقي كه در اطفاي شورش مازيار پيدا كرد ( 225 ه.ق. ) حيثيت او را در نزد متشرعه سني و خليفه بغداد فزوني داد . در خراسان به توسعه آباداني و ترويج كشاورزي علاقه نشان داد و به خصوص در حمايت از طبقات كشاورز در مقابل مالكان بزرگ و عمال دولت مساعي قابل ملاحظه اي به جاي آورد . حكومت پسرش ، طاهرين عبدالله ( 248 – 230 ه.ق. ) ، در بسط عدالت و حفظ امنيت گذشت. در پايان عهد او ،سيستان دچار اغتشاش شد و با اعتلاي يعقوب ليث ، اين منطقه از قلمرو طاهريان جدا گشت ( 248 ه.ق. ) و محمد بن طاهر كه بعد از او به امارت رسيد ،طبرستان را هم از دست داد ( 250 ه.ق. ) او چندي بعدبه وسيله يعقوب ليث ، مغلوب و اسيرشد (259 ه.ق.) سرانجام با غلبه صفاريان بر خراسان ، فروانروايي طاهريان

با آنكه بعدها يك بار ديگر نيز حكومت خراسان چندي به او واگذار شد ( 271 ه.ق. )ولي قدرت طاهريان ديگر در خراسان اندكي بيش از نيم قرن طول كشيد . مركز فرمانروايي آنان ابتدا در مرو بود و سپس در نيشابور منتقل شد . از نامه اي كه طاهر بن حسين به پسرش عبدالله در باب آيين فروانروايي نوشت ، مي توان مبناي نظري حكومت آنان را دريافت . اين متن در كتاب " بغداد " ابن طيفور وماخذ ديگر نقل شده است . همچنين از دستور العمل بخشنامه گونه اي كه عبد الله بن طاهر

به عمال خود در و لايتهاي تابع فرستاد ، كه متن آن نيز در " زين الااخبار " گرديزي آمده است ، اين امر دريافت شود مي است كه در تمام قامرو آنان با آنكه نام خليفه در خطبه و سكه آورده مي شد ، حاكم واقعي امير طاهري بود و خليفه بغداد امكان و مجال اعمال قدرت در امور را نداشت .





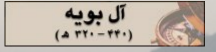
دولتي كه به وسيله يعقوب ليث و كمك برادرانش علي بن ليث و عمر بن ليث در سيستان پا گرفت ، اولين حكومت مستقل يا مستقل گونه اسلامي ايران بود . اين حكومت قدرت طاهريان را ، به رغم ميله خليفه ، از خراسان منقرض كرد و با خلع طاعت خليفه و خروج بر او ، قسمتي از ايران را تحت تصرف خود در آورد . البته ، بغداد به دوام آن حكومت راضي نبود و وجود آن را هم به سختي تحمل مي كرد . اما ، در قلمرو بالنسبه وسيعي كه ايشان به دست آوردند ،مورد قبول و حمايت اكثريت رعايا ( به استثناي متشرعه سني هواخواه عباسيان ) واقع گشتند واقع استيان ) واقع عنوان صفار ( رويگر = مسگر ) كه در حق وي و سلسله فرمانروايان خاندان او معمول شد. در واقع انتساب او و برادرانش را به اين حرفه نشان مي دهد . معهذا ، اينكه بعدها ،موجب نسب نامه اي كه تبار ليث رويگر را به پادشاهان قديم ايران مي رساند ( كه در مورد خاندان او در افواه افتاد ) محبوبيت او و خاندانش را در آن

ایام نزد اکثریت اهل سیستان نشان می دهد .



رویگرزاده سیستانی همراه برادرانش ، عمرو و علی در جوانی عیار پیشه شد. در اغتشاشات سیستان که منجر به برخورد عیاران شهر با خوارج ولایت گشت ،با غلبه بر رقیبان سیستان را تحت سلطه خویش در آورد ( 253 ه.ق. ). چون خلیفه حاضر نشد حکومت او را بر خراسان تایید کند ، یعقوب که خود را فرمانروای واقعی خراسان و تمام قلمرو طاهریان می دانست ،با خلیفه از در تهدید در آمد . بعد از تسخیر مجدد فارس که تا آن زمان چند بار آنجا را به تصرف در آورده بود ، از طریق خوزستان عازم فتح بغداد شد. ما م در دیرالعاقول ( نزدیك بغداد ) از سپاه خلیفه شکست خورد ( 262 ه.ق.) و به اهواز عقب نشینی کرد . معهذا ، قبل از آنکه برای جبران این شکست و حمله مجدد به بغداد آمادگی بیابد ، در جندی شاپور بیمار شد و در همان جا نیز در گذشت ( شوال 265 ه.ق. ) .

نسبت به خلیفه اظهار اطاعت کرد . خلیفه هم چون در آن ایام درگیر قیام " صاحب الزنج " در نواحی بصره و عبادان (آبادان) بود ،چاره اي جز آنكه حكمراني وي را در فارس ، خراسان و سيستان به رسميت بشناسد نداشت . معهذا ، چون قلبا" از امارت صفاریان که مبنی بر خروج و خلع طاعت بود رضایت نداشت ، چندی بعد حكومت خراسان را به نام محمد بن طاهر ( امير مخلوع سابق طاهري شد . با آنكه چندي بعد خليفه خراسان را که همچنان در تصرف عمرو بود همراه با فارس و کرمان به وي داد ( 275 ه.ق. ) ، عمرو از خليفه فرمانروايي ماوراء النهر را نيز طلب كرد . البته ، اين منطقه سابقا" جزوقلمرو طاهريان بود و در اين ایام اسماعیل بن احمد سامانی در آنجام حکومت داشت . خلیفه هم با بی میلی و با تشویق پنهانی اسماعیل به مقاومت در مقابل صفار ، در خواست او را اجابت کرد . در جنگی که بعد از دریافت فرمان خلیفه در حدود بلخ بین او و سپاه سامانی در گرفت ، عمرو مغلوب و گرفتار شد و سپاهش نیز منهزم گشت ( ربیع الاول 287ه.ق.). عمرو را از بخارا به بغداد روانه كردند . خليفه او را به زندان فرستاد كه او چندي بعد در همان با أنكه بعد از عمر ، نواده اش طاهربن محمد و برادرزادگانش ليث بن علي و محمدبن علي چند سالي ( 298-288 ه.ق.) سلطه خاندان صفار را در سیستان حفظ کردند ،سرانجام سامانیان آن ولایت را به قلمرو خویش ملحق كردند . هر چندد بعد از سامانيان هم سيستان چندي به قلمرو غزنويان الحاق يافت ، باز محبوبيت و نفوذ خاندان صفار که بر خاطره فرمانروایی یعقوب مبتنی بود همچنان ، ادامه داشت ، حتی این محبوبیت قرنها بعد ( 885 ه.ق.) سيستان را نسبت به فرمانروايي محلي اميران اين خاندان علاقه مند نشان داد. در هنگامي که قرنها از انقراض طاهريان و سامانيان و غزنويان و حتي خلفاي عباسي مي گذشت ، اخلاف ليث و فرزندان او در سیستان همچنان چیزی از حیثیت و قدرت و فرمانروایی اجداد خود را حفظ کرده بودند . نقش صفاریان قدیم به خصوص یعقوب ، در احیای فرهنگ زبان فارسی قابل ملاحظه بود . بر وفق روایت " تاريخ سيستان " اولين شعر رسمي كه به زبان فارسي گفته شد به تشويق و الزام يعقوب و به وسيله دبير او محمد بن وصیف سکزي (سیستانی) سروده شد.





سه تن از فرزندان بویه که گویا شغل ماهیگیری در گیلان داشتند ، به خدمت امرای آل زیار در آمدند . البته ، ماکان کاکی هم از آنان حمایت می کرد. همچنین ، " علی " ، " احمد " و " حسن " مورد حمایت مردآویچ نیز قرار گرفتند . فتح اصفهان برای مرد آویچ ، ظاهرا" توسط علی که برادر بزرگتر بود صورت گرفت . پس از قتل مرد آویچ ، غلامان ترك از ترس غلامان دیلمی ، به خصوص ابوالحسن علی بن بویه به اطراف گریختند و میدان تنها برای دیلمیان خالی ماند . علی بن بویه به همراه برادر خود ، احمد که کنیه ابو الحسین داشت به فتح اهواز توفیق یافت (326 ه.ق.) . وی ، غلامان ترك را که به سرداری "بجکم " در آنجا پناه گرفته بودند ساخت

علي بن بويه پس از فتح خوزستان ، عازم فارس شد و احمد نيز به كرمان روي آورد و به فتح آن و لايت نايل آمد ( 334ه.ق ). سپس ،به بغداد رفت و المستكفي بالله – خليفه عباسي – را مطيع خود ساخت . خلافت بغداد كه پيشرفتهاي برادران بويه را براي العين مي ديد ، به صلاحديد بعضي وزراي خود ، از جمله " ابن مقله " با

أنان از در مماشات در أمد و لقب خاص براي أنان فرستاد كه على را " عماد الدوله " و حسن را " ركن الدوله معز الدوله 1 همان معزالدوله بود كه در بغداد دستور داد سب آل علي (ع) موقوف شود و مراسمِ عزاداري ماه محرم را برپاداشت . به خصوص، در ايام عاشوراي سال 352 ه.ق. كه جمع كثيري در بغداد گرد آمدند و بازار ها بسته شد ،مردم ان روز اب ننوشیدند و در بازار ها خیمه پر پا کردند و بر ان خیمه ها پلاس اویختند و زنان بر سر كو فتند از این زمان رسم زیارت قبور ائمه – علیهم اسلام – رایج گردید و بغداد به دو قسمت مهم شیعه نشین ( کرخ ) و سنی نشین تقسیم شد ( 363 ه.ق.) . همچنین ، مقام نقابت علویان هم در زمان آل بویه تاسیس شد . امراي حمداني كه به حمايت خليفه به بغداد تاختند ، از معزالدوله شكست خوردند . معزالدوله در سال 336 ه ق بصره را تصرف كرد . همچنين در سال 337 ه ق به موصل تاخت و ناصر الدوله حمداني را فراري ساخت اقامت معزالدوله در سال 356 ه.ق. در بغداد ادامه داشت عمادالدوله ،برادر بزرگتر ، ( متوفي به سال 338 ه.ق.) از أنجا كه وي پسري نداشت ، از ركن الدوله برادرش که در عراق و ري بود در خواست کرد تا " پناه خسر " پسرش را به شیراز بفرستد که جانشین او شود . این پناه خسرو ، لقب " عضد الدوله " یافت و در شیراز به حکمرانی فارس و بنادر و سواحل خلیج فارس برداخت . ركن الدوله ، مردى با تدبير بود ، او در 359 ه.ق. به كردستان لشكر كشيد و حسنويه ، يسر " حسین کرد " ،را که حاکم آن ولایت بود ، وادار به مصالحه کرد . وزیر او ، ابوالفتح که فرزند این عمید مصالحه را امضياء قرارداد ركن الدوله با امراي ساماني ، به خصوص ابوالحسن سيمجور كه از جانب سامانيان حكومت خراسان را داشت ، اغلب در کشمکش بود . تنها وقتی صلح میان این دو خانواده رخ داد که امیر نوح سامانی از دختر عضدالدوله خواستگاري كرد و اين از دواج هم صورت گرفت ( 361 ه.ق.) تا وقتي معز الدوله زنده بود ، ميان برادران و خانواده بویه اختلافی نبود . پس از مرگ معزالدله ( 356 ه.ق.) که عزالدوله بختیار ، پسر معز الدوله جانشین پدر شد اختلافها بالا گرفت . این مرد بیشتر نواحی شرق کرمان را در تصرف داشت و به همین دلیل هم ، عضدالدوله در 357 ه.ق. یك لشكر كشی به كرمان انجام داده بود . عضدالدوله پسر ركن الدوله با عز الدوله پسر معز الدوله چندين بار به جنگ پرداخت . يكي از أن جنگها در حوالي بغداد بود كه طي آن ، عزالدله شكست خورد و به موصل فرار كرد . معروف است وقتي اين خبر را به ركن الدوله رساندند، از شدت خشم خود را از تخت به زیر انداخت و چند روز از خوردن باز ماند . بعدها ، عزالدوله بختيار مورد بخشش امراي آل بويه قرار گرفت . اين امر به تدبير ابوالفتح وزير انجام يافت . همچنین ، در زمان رکن الدوله بود که مذهب شیعه رسمیت کامل یافت و شیخ صدوق – این بابویه – کی از كتب معروف خود ، يعني " من لايحضره الفقيه " را كه جزء كتب اربعه است ، در فقه شيعه تأليف كرد . مجالس مباحثه با شیخ صدوق در ري داشت ، وي ركن الدوله به سال 365 ه.ق. كه به بيماري شديدي دچار شده بود ، امراي آل بويه رااحضار كرد و از آنان خواست که پس از مرگ او با یکدیگر مخالفت نکنند . سپس ضیافتی در اصفهان فراهم آمد که سه پسر رکن الدوله و سران دیلم ، در این مجلس بودند . رکن الدوله ، در این مجلس عضدالدوله را به عنوان ولیعهد خود انتخاب كرد ، ولي مملكت را بين پسران تقسيم نمود . تقسيم به اين صورت بود كه همدان و ري و قزوين را به فخر الدوله ، اصفهان را به مویدالدوله داد و توصیه کرد که از فرمان برادر بزرگ خود ( عضدالدوله که حاکم فارس و خوزستان بود ) سرنپیچند . آن گاه از اصفهان به ري آمد و در محرم 366 ه.ق. وفات کرد . عضدوالدوله در اين زمان 42 سال داشت و تحت تربيت ابن عميد ، مراتب كماليه را أموخته بود . وي كه كنيه ابو شجاع و عنوان شاهنشاه داشت،در سال 364 ه.ق. وارد بغداد شد و در شوال 367 ه.ق. به عنوان تعقیب عزالدوله ، به موصل تاخت و ان شهر را تسخير كرد . همچنين ، عزالدوله را به قتل رساند و پسر ناصرالدوله حمدانی را نیز مقلوب کرد . همچنین بر دیار بکر و حوضه علیایفرات هم تسلط یافت . در این زمان خلیفه عنوان " تاج المله " را هم به او داد . خليفه وقت كه الطائع لله عباسي بود ، اجازه داده بود براي عضدالدوله سه نوبت طبل بزنند . همچنین ، الطائع دختر عضدالدوله را نیز به زني گرفت . عضدالدوله در سال 371ه.ق. به بهانه تعقيب فخرالدوله ، به گرگان روي آورد و آن شهر را تسخير كرد . در این حین ، قابوس و فخر الدوله به خراسان پناه بردند . عضدالدوله در شوال سال 372 ه.ق. در بغداد به بیمار ی صرع دچار شد و در همان جا در گذشت . او را در نجف به خاك سيردند . تاسيس بيمارستان عضدي بغداد در سال 371 ه.ق. به توصيه محمد زكرياي رازي ، فيلخانه عضدي ، كتابخانه عضدي شيراز و بند امير بر رود كر ، از بناهاي عضدالدوله است (365ه.ق) . مزار سلمان فارسي را نيز او بنا نهاد . در اين سالها ، مويدالدوله – برادر وي – از جانب او در ري حكومت مي كرد كه صاحب بن عباد ، وزير او شهرتي دارد . بعد از مرگ عضدالدوله ، پسرش ابوالفوارس شیر ذیل که لقب " شرف الدوله " داشت به امارت کرمان و فارس رسید . اما ، چهار پسر دیگر عضدالدوله به جان یکدیگر افتادند و فخرالدوله عم ایشان ، هر چند

خواست اختلافات را رفع كند توفيق نيافت . صمصام الدوله و بهاء الدوله همچنان در زد و خورد بودند و نتيجه أن شد كه به سال 377.ه.ق. در جنگي كه شرف الدوله با " بدربن حسنويه " كرد ، در كرمانشاه شكست خورد . پس از آن ، دولت حسنویه در نواحی غرب ایران دوباره جان گرفت بهاءالدوله در سال 380 ه.ق. خوزستان را فتح كرد و فارس و بهبهان را به صمصام الدوله سپرد و خود به بغداد أمد . در سال 381 ه.ق. امير خلف ابن احمد صفاري ، در كرمان بر أل بويه پيروز شد و أنان را از جنگهاي متوالي ميان برادران و همچنين با عزالدوله بختيار ، دولت بويه را سخت تضعيف كرد . بهاءالدوله در سال 403 ه.ق. در بغداد در گذشت . پس از او ، سلطان الدوله پسرش تا سال 415 ه.ق. و ابوكاليجار مرزبان پسر او تا سال 440 ه.ق. بر كرمان و نواحي شرقي تسلط داشتند . هم در زمان اوست كه ملك " قاورد

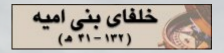
" سلجوقی بر کرمان تسلط یافت و کرمان را از چنگ آنان خارج ساخت و سلسله سلجوقیان کرمان را تاسیس اما دیلمیان مقیم فارس و خوزستان ، ملك رحیم پسر ابوكالیجار را به حكومت برداشتند . او در سال 443ه ق . اصطخر و شیراز را دوباره به تصرف آورد . ولی سرانجام در سال 447 ه.ق. به دست طغرل سلجوقی که

براي كمك به خليفه " القائم بامرله " به بغداد أمده بود اسير شد و درين زمان ، دولت أل بويه عملا" پايان يافت به طور كلي ، مي توان كيفيت حكومت آل بويه را در نواحي ايران ،به سه شعبه بالنسبه مستقل تقسيم كرد :

- گروهی که در عراق و اهواز و کرمان حکومت راندند.
  - 2. آنانی که در عراق و فارس بوده اند .
  - 3. کسانی که در کرمان و فارس حکومت کردند .



امراي ال بويه فارس ، عبارت بودند از: عمادالدوله ، عضدالدوله پسر ركن الدوله ، شرف الدوله ، صمصام الدوله ، بهاء الدوله ، سلطان الدوله ، ابوكاليجار مرزبان و ملك رحيم. امراي أل بويه عراق و خوزستان و كرمان ، عبارت بودند از : معز الدوله ابو الحسين احمدبن بويه ، عز الدوله بختياري ، عضدالدوله ، شرف الدوله ،بهاء الدوله ، سلطان الدوله ، مشرف الدوله ، جلال الدوله، ابوكاليجار مرزبان ، ملك رحيم پسر ابوكاليجار ، قوام الدوله و ابو منصور فولادستون پسر ابوكاليجار . امراي أل بويه ري و اصفهان و همدان نيز ، عبارت بودند از : ركن الدوله ، مويد الدوله ، فخر الدوله ،مجد الدوله ، شمس الدوله ، سماء الدوله، ابو الحسين پسر شمس الدوله ( حدود 414 ه.ق.) . آنان که در کرمان حکومت راندند ، عبارت بودند از : قوام الدوله ، ابوکالیجار و ابومنصور فولادستون. لازم به ذکر است که تکرار نام بسیاري از امراء به سبب جنگهاي خانوادگي بود که میان آنان رخ مي داد . البته نتيجه اين جنگها هم به طور طبيعي تصاحب ولايت يکي توسط ديگري بود . بر ادر مجدالدوله كه لقب شمس الدوله داشت ، مدتى با امر اي گر د ائتلاف كر د . از أنجا كه خو د مى خواست بر مجدالدوله پیروزي یابد ،جنگهاي میان دو برادر در اصفهان رخ داد . یك بار نیز ري را تسخیر كرد. در این جریان ،سیده خاتون به دماوند گریخت و مدتها بعد از آن توانست مجددا" به ری بازگردد . وقتی امیر کرد بدربن حسنویه – در اثر شورشی به قتل رسید ، شمس الدوله توانست نقاط مورد تصرف او را به چنگ آورد. بدين ترتيب ، مدتها همدان را پايتخت خود ساخت . او در اين ايام ، ابو علي سينا را براي مدت كوتاهي در بر گماشت خود وزارت از كساني كه در ري و همدان حكومت كردند ، ابتدا مي توان ركن الدوله را نام برد . پس از او مويد الدوله كه تا سال 373 ه.ق . حکومت رې را داشت . هم او بود که با قابوس در گرگان نيز جنگيد . حوزه حکومت او شامل عراق عجم و گرگان و طبرستان بود . وزیر وی نیز ، صاحب بن عباد نام داشت . بعد از او ، فخر الدوله به حكومت رسيد كه تاسال 387 ه.ق. حكومت كرد . وي مدتها با سامانيان و امراي آنان در خراسان كشمكش داشت . همچنين ، يك لشكر كشي نيز به اهواز كرد كه بي نتيجه بازگشت . فخر الدوله در قلعه طبرك در گذشت . پس از وي ، همسرش سيده خاتون جانشين او شد و فرزند خردسالش – ابوطالب رستم – را که لقب مجدالدوله يافت ، سرپرستي مي كرد . هم اوست كه پس از بلوغ ، با رقيبي نيرومند مانند سلطان محمود غزنوي پنجه افكند و بالاخره شكست خورد و اسير شد (ربيع الثاني 420 ه.ق.). مجدالدوله را تبعيد گونه به غزنين فرستادند ، ولي او بين راه در گذشت . وي آخرين امير خاندان بويه بود .



# خلافت امویان و عباسیان

پس از شهادت حضرت علي بن طالب (ع) در رمضان سال 40 هجري و خلافت كوتاه مدت حضرت امام حسن (ع) و صلح او با معاويه ، خلافت بر معاويه بن ابي سفيان كه از خاندن بني اميه بود مسلم گرديد . معاويه از سالهاي پيش ، يعني تقريبا" از همان او ايل فتح شام و فلسطين از سوي عمر و بعد از سوي عثمان ، والي دمشق بود . وي ، پايه هاي حكومت خود را در شام استوار ساخته بود . به همين سبب ، توانست پس از قتل عثمان با حضرت علي (ع) مخالفت كند و در برابر او بايستد . سرانجام ، پس از جنگ صفين و ضعف قواي كوفه ، حكومت خود را بر مصر نيز مسجل سازد . پس از آنكه معاويه به خلافت رسيد ، تحكيم اساس حكومت بني اميه را آغاز كرد و براي پسرش يزيد ، از بزرگان و اشراف به استثناي چندتن از جمله ، حسين بن علي (ع) و عبداله بن زبيربيعت گرفت . او در سياست خارجي هم موفق بود و بر متصرفات مسلمانان در ولايتهاي تابع دولت بيزانس افزود . همچنين ، نيروي درياي مهمي نيز در مديترانه به بوجود آورد . معاويه با جلب افرادي مانند زيادبن ابيه و مغيره بن شعبه و عمرو عاص قدرت بني اميه را در سرتاسر عالم اسلامي بسط داد .



اگر چه این بسط و استحکام به قیمت زیرپا نهادن بسیاري از اصول اسلامي ، از جمله ارثي ساختن خلافت و تبديل دستگاه خلافت به سلطنت و پادشاهي و تعيين مبلغان براي تحقير و توهين خاندان حضرت رسول اكرم (ص) و غیر آن تمام شد. معاویه در سال 60 هجري از دنیا رفت و خلافت پسرش یزید با کار هاي خلافي ، از قبيل قتل حسين بن علي ( ع ) و محاصره مكه أغاز شد، ملي مدت زيادي به طول نينجاميد و سرانجام يزيد در سال 64 هجري در گذشت . پس از وي در نتيجه حوادثي خلافت بني اميه به شاخه " مروانيان " انتقال يافت . عبدالملك بن مروان پس از كشتن عبدالله بن زبير، خليفه مسلم و بلامنازع گرديد . همچنين ، با مسلط ساختن مر د سفاك أهنيني مانند حجاج بن يوسف ثقفي ، حكومت بني اميه را استحكامي تازه بخشيد . حكومت اسلامي در زمان خلافت عبدالملك و وليدبن عبدالملك ، به منتهاي وسعت خود رسيد . " قتيبه بن مسلم باهلي " سردار حجاج ، بلاد شمالي خراسان و خوارزم و ماوراءالنهر و سغد را كه مركز أن سمرقند بود فتح كرد و تا نز دیکیهای کاشغر پیش رفت . همچنین ، در زمان حجاج ایالت سند هم فتح شد . در جانب مغرب ، مسلمانان تا سواحل اقيانوس اطلس پيش رفتند و اندلس (جنوب اسپانيا ) را متصرف شدند . طي خلافت نود ساله بني اميه ، اوضاع اجتماعي ايران دگرگون شد و اكثريت عظيم ايرانيان ، دين اسلام را پذيرفتند . اما ، ايرانيان تحقير و توهین سرداران عرب را که از خود حکام بنی امیه الهام می گرفتند تحمل نکردند . مردم خراسان با استفاده از خصومت میان قبایل عرب حاکم بر خراسان و ماورالنهر ، جانب داعیان و مبلغان بنی عباس را گرفتند . بنی عباس به سبب خویشاوندوي نزديكتر با حضرت رسول اكرم (ص) خود را براي خلافت و حكومت شايسته تر می دیدند . در این راستا ، ابومسلم سردار ایرانی توانست با حمایت ایرانیان و قبایل عرب مخالفت ، حکومت بنی امیه را سرنگون سازد و عباسیان را به قدرت برساند بنی امیه در زمان حکومت عبدالملك و ولید و هشام ، تنها در اثر توفیق در فتوحات شرق و غرب و سیاست داخلی مبنی بر فشار بسیار زیاد بر طبقات مردم ، توانستند به حكومت خودادامه دهند . فشار حكام وواليان تعيين شده از سوي آنان ، مردم عراق و ايران را ناراضي ساخت . همچنين ، بي اعتنايي بعضي از أنان به اصول دين اسلام موجبات ناخشنو دي اهل دين و تقوا را فراهم أورد . سیاست مالی و اداری آنان نیز در سرزمینهای مفتوح و مغلوب موفق نبود . مهمتر آنکه طرفداري آنان از عصبیت عربي و تحقیر ملل مفلوب که همه را موالي (یعنی بندگان )خود می دانستند ، به

تدريج مايه هاي عصيان و قيام را به خصوص در ايران و خراسان فراهم ساخت . سال 132 هجري ، پايان حكومت نود ساله بني اميه و أغاز حكومت بني عباس است . از اين سال ، خلافت و قدرت شرعي و صوري ايشان در حدود پانصد سال ادامه يافت . لازم به ذكر است كه قدرت واقعي ايشان ، گاهي به حدود عراق و بين النهرين محدود مي شد و حتى ، گاهي در خود بغداد نيز از قدرت و اعتبار محروم بودند . اگر چه منصور – خلیفه دوم عباسي – با قتل " ابو مسلم خراساني " ناسپاسي خود را به این سردار بزرگ ظاهر ساخت ، ولمي براي استوار ساختن قدرت خود از اين كار ناگزير بود . با قتل ابومسلم ، نه تنها نفوذ ایر انیان که آغاز شده بود از میان نرفت ، بلکه با ورود دبیران و وزیران ایرانی در دستگاه خلافت عباسی ، نفوذ فر هنگي و سياسي ايرانيان گسترش بيشتري نيز يافت . قتل برمكيان هم كه از خاندان اصيل ايراني بودند، بگيرد نفوذ درقرن سوم هجري ، عنصر مهم ديگري وارد حكومت اسلامي شد . آن عنصر مهم ، تركان بودند كه به صورت غلامان جنگی در دستگاه حکومتی وارد شدند و به تدریج ، قدرت نظامی را از قوم غالب عرب گرفتند ِ. این نفوذ تا بدان جا ادامه یافت که عزل و نصب خلفا هم به دست آنان انجام مي گرفت و هیچ خلیفه كاري نمي توانست 6 ایشان رضايت این قدرت غلامان ترك در قرن چهارم متوقف شد و قدرت سیاسی و نظامی به دست " دیلمیان " كه ایرانی بودند افتاد . با أمدن سلجوقيان ، قدرت نظامي و سياسي تركان در عالم اسلامي ، به طور قطع مسلم و مسجل گرديد . در اين زمان ، ايرانيان به اداره امور مالي و ديواني دستگاههاي حکومتي پرداختند . اما،فرهنگ نوپا و نوبنیاد اسلامی به صورت عمده در دست ایر انیان بود . اگر چه ماده اصلی آن ، قرآن و حدیث و زبان عربی و ماده مهم فكري آن يوناني بود . اما يرجمداران اين فرهنگ در همه شاخه ها ايرانيان بودند . ايرانيان با اتكاء به فر هنگ قدیم و با اتکاء به گذشته نیرومند سیاسی ، ملیت خود را در داخل حکومت اسلامی حفظ کردند <sub>.</sub> ایشان بر خلاف ملل مغلوب دیگر ، نه تنها در ملیت عرب مستهلك نشدند ، بلكه ادبیات ملی بسیار غنی خود را نيز به وجود آوردند.





•

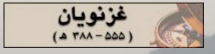
سامانیان نزدیك صد سال ( از 1287 و ق.ق.) در قسمتي از ایران كنوني با بخش عمده اي از افغانستان و آسیاي میانه فرمانروايي كردند. قامرو این حكومت ، تقریبا" تمام حوزه انتشار زبان فارسي را در بر مي گرفت. البته به استثناي آنچه در آن مدت در تصرف آل بویه ، آل زیار و برخي سلاله هاي حاكم در نواحي غربي سواحل خزر و در آذربایجان و حدود اران ( آنچه امروز جمهوري آذربایجان خوانده مي شود ) واقع غربي سواحل خزر و در آذربایجان و حدود اران ( آنچه امروز جمهوري آذربایجان خوانده مي شود ) واقع بود . این قامرو وسیع ، در ایران كنوني شامل خراسان ، سیستان ، کرمان ، در بعضي اوقات نواحي گرگان ، طبرستان ( مازندران ) ، ري ، قزوین و زنجان نیز مي شد . ذکر نام شهر هایي که در این حوزه و در خارج از آن به مناسبت رویدادهاي مربوط به فرمانروايي این سلسله در تاریخها آمده است ، تصوري از قسمت قابل ملاحظه قامرو این دولت مستقل ایراني را در قسمتي از قرون نخستین اسلامي به دست مي دهد. از جمله است داسبیجات ( در مشرق سیحون ) ، چاچ ( تاشکند ) ، کش و نخشب ( = شمال شرقي جیحون ) ، گرگانج ( = جرجانیه ، خیوه در جانب غربي جیحون ) ، کاث ، خوارزم ( در جانب شرقي جیحون ) ، طراز ( طلاس ) ،

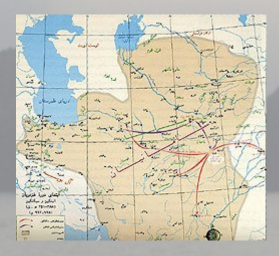
بخارا . سمرقند ،اشروسنه ( مشرق سمرقند ) ، فرغانه ( شمال شرقي سمرقند )، چغانيان ( جيحون عليا ) ، بلخ ، ترمذ ، مرو ، مروالرود ، هرات ، بادغيس ، گنج رستاق ، سيستان ، قهستان ، كرمان ، باورد ( ابيورد ) ، نسا ، خوجان ، ( قوچان ، استوار ) ، طوس ، نيشابور ، قومس ، بيهق ، گرگان ، أمل ،ساري ، چالوس ، ري ، قزوين و زنجان . حكومت بر حوزه اي بدين وسعت كه در سراسر أن زبان فارسي دري يا لهجه هاي ايراني تكلم مي شد . همچنين ، فرهنگ و تمدن و سنتهاي ايراني در تمام آن رايج و متداول و مقبول بود . طبعا" وظیفه حمایت از فرهنگ ایرانی را که لازمه حمایت از مردم تمام این نواحی بود ، بر عهده اهتمام این قرار مي داد. اما ، اينكه فرمانروايان اين سلسله يا اخلاف آنان نسب خود را به بهرام چوبين ، سردار معروف سانیان می رسانیدند ( هر چند صحت آن محل بحث است ) ، حاکی از توجه آنان به وظیفه حفظ و نشر میراپ سنتهاي ايراني است . به هر حال ، جد بزرگ فرمانروايان اين سلاله كه نام ايشان منسوب به عنوان اوست ، از دهقانان بلخ و از بقایایخاندانهای بزرگ ایرانی در خراسان و ماورالنهر بود . وی به علت انتساب علاقه به ملك بالنسبه وسيعي در نواحي بلخ - به نام سامان - مشهور به " سامان خداه" بود . از زماني كه اسلام أورد، ( در اوایل خلافت عباسیان ) مورد حمایت و علاقه امرای خراسان و تایید دستگاه خلافت بغداد واقع شد . آن هم ، به سبب فرزندان و نوادگانش بود که در کار ضبط خراج و امنیت بلاد ،به حاکم اسلامی خراسان کمکهای قابل ملاحظه اي كردند . چنانكه مامون در مدت اقامت در خراسان و بعد از آن، چندتن از آنان را كه از اولاد اسد بن سامان خداه بودند ، در سمرقند و فرغانه و چاچ و هرات حکومت داد ( 204 ه.ق.) . بعدها در عهد فرمانروایی طاهریان نیز در خراسان ، اخلاف اسد و به خصوص فرزندان احمد بن اسد ، همچنان نیابت طاهر را در بعضي از نواحي ماوراءالنهر حفظ كردند مقارن عهد قيام يعقوب ليث و برادرش عمروليث صفاري ، ماوراء النهر به نيابت از طاهريان در دو تن از نوادگان اسدین سامان خداه بود یعنی نصربن احمد ( 261ه ق.) و برادرش اسماعیلبن احمد ( 271 ه ق.) . این دو بلاد واسطه از جانب طاهريان و مع الواسطه از جانب خليفه بغداد ، ولايت ماوراء النهر را اداره مي كردند . وقتی خلیفه به درخواست و اصرار عمرولیث صفار (که خود را وارث و صاحب قلمرو طاهریان می دانست )، ماوراء النهر را هم كه در عهد طاهريان اسما" جزو حوزء حكومت أن سلاله محسوب مي شد به صفار سیستان داد ، پنهانی اسماعیل بن احمد را که بعد از برادرش نصربن احمد فرمانروای مستقل تمام ماوراء النهر به شمار مي آمد نيز به مقاومت در مقابل عمروليث كه خليفه مايل به تحكيم قدرت او در خراسان و ماوراء انهر نبود تشویق کرد . لاجرم بین صفار و امیر سامانی کشمکش در گرفت و در جنگی کوتاه که در حوالي بلخ بین فریقین روي داد ، عمرو لیث مغلوب و اسیر شد . خلیفه هم حوزه امارت طاهریان را در خراسان که بعد از انقراض آنان به دست صفاریان افتاده بود ، به قلمرو سامانیان الحاق کرد . از آن پس ، اسماعيل بن احمد و اخلاف او با حفظ امارت ماوراء النهر ، امير خراسان نيز خوانده شدند ( 287ه.ق.) . از آن پس ، نه تن از سامانیان ، که شامل اسماعیل بن احمد و اعقاب او مي شد ، به عنوان امیران خراسان در ماوراء النهر و سراسر نواحي شرقي ايران سلطنت كردند . همچنين ، در نواحي شرقي ماوراء النهر هم تا ماوراي سيحون به بسط و توسعه فتوحات و نشر قلمرو اسلام در نواحي ترك نشين غير مسلمان أن نواحي پرداختند . با آنکه تختگاه آنان تا پایان امارت همچنان در بخارا باقی ماند ، فرمانروایی آنان در تمام ماوراء النهر و خراسان ، نقش آنان را در رویدادهای عمده تاریخ ایران قابل ملاحظه ساخت . سامانیان ، در اوایل دولت خویش با علویان طبرستان و در اواخر آن ، با آل بویه در گیریهایی پیدا کردند <sub>.</sub> این در گیریها در هر دو مورد ایشان را پشتیبان دستگاه خلافت و مدافع مذهب تسنن نشان داد و محبوب متشر عه و رعایای سنی این بلاد ساخت . نام و لقب نه تن از پادشاهان این سلسله با توالی و مدت امارتشان ، از این قرار است :

- 1) اسماعيل بن احمد ، امير ماضي (295 279ه.ق.)
- 2 ) احمد بن اسماعیل ، امیر شهید ( 301 259 ه.ق)
  - 3 ) نصربن احمد ، امير سعيد ( 331 301 ه.ق.)
  - 4 ) نوح بن نصر ، امير حميد ( 343 331 ه.ق.)
- 5 ) عبد الملك بن نوح ، امير رشيد ( 350 343 ه.ق.)
  - 6) منصوربن نوح ، امير سديد ( 365 350 ه.ق.)
- 7 ) نوح بن منصور ، امير رضي ( 387 365 ه.ق.)

- 8) منصور بن نوح ( 389 387 ه.ق.)
- 9) عبدالملك بن نوح ( 389 389 ه.ق.)

ظهور نشانه های انحطاط در دولت سامانیان ، با غلبه غلامان ترك بركار ها وسلطه آنان بر مناصب نظامی در درگاه ایشان آغاز شد . شورشهایی که در دربار بخارا به وجود آمد و تا حدی ناشی از برخورد بین اهل سپاه و اهل دیوان بود ، این انحطاط را تسریع کرد . انقلابات خراسان که از ناسازگاري امراي ترك با یکدیگر و با سياست تمركز ديوان بخارا و امير ساماني نشأت مي گرفت ، خراسان را به تدريج از سلطه سامانيان خارج كرد و ماوراء النهر را نيز دچار تزلزل ساخت . سرانجام ، ماوراء النهر هم با تحريكات مدعيان ، مورد تجاوز ایلك خانیان ترك واقع شد . در طی حوادث ، قلمرو سامانیان بین ایلك خانیان و غزنویان تقسیم شد . با كشته شدن امير ابراهيم بن نوح ( 395 ه.ق.) معروف به امير منتصر كه أخرين مدعى امارت أن سامان و أخرين مبارز جدي براي احياي أن بود ، دولت سامانيان پايان يافت . دولت سامانيان با ادامهٔ سياست طاهريان در اظهار تبعیت اسمي و تادیه خراج نسبت به خلیفه ، موفق شد هم موضع خود را در نظر عامه مسلمین قلمرو خویش مشروع و مقبول سازد و هم در عین وفاداری به سنتهای اسلامی، در احیای ماثر و حفظ مواريث قومي و باستاني ايران ، ( تا حدي كه با ظواهر سنن اسلامي معارض نباشد ) اهتمام قابل ملاحظه و موفق به جاي ارد بدين گونه ، سلاله سامان خداه در خراسان و تمام ماوراءالنهر نه فقط مشوق و حامي معارف اسلامی و علمای اهل تسنن شد، بلکه در عین حال مروج و محیی زبان فارسی و فرهنگ ایرانی هم ، در مقابل دشواريهايي كه در اين كار وجود داشت ، بود . حتي تعدادي از شاعران و نويسندگان بزرگ ايران اسلامی تحت حمایت أنان قرار گرفتند. تعدادی از ایشان نیز ، بعضی آثار خود را به تشویق أنان به وجود أوردند يا به أنان هديه كردند . رفتار أنان با علماء ، به خصوص مبني بر رعايت حرمت وتحكيم بود . همچنين از بعضي اميران اين خاندان نيز اشعار فارسي به جاي مانده است . گشتاسپنامه دقيقي در عهد دولت ايشان در خراسان به رشته نظم کشیده شد. و فردوسی طوسی بعدها بر اساس گشتاسپنامه دقیقی ، شاهنامه خود به پایان





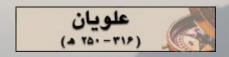
5

دولت غزنوي معروف به دولت آل ناصر يا دولت آل ناصر الدين، يك دولت فارسي زبان نظامي اسلامي بود . اين دولت خاستگاه نژادي و پايگاه ملي خواست نداشت ، اما در مدت اعتلاء – از اواسط قرن چهارم تا اواسط قرن پنجم هجري – غالبا" به عنوان مروج و ناشر اسلام در بين كفار هند ، و مدافع مذهب تسنن در خراسان و نواحي وابسته ، مورد توجه وتاييد خلافت بغداد بود و تا حدي مقبول و حتي محبوب متشر عه اهل سنت در تمام خراسان و اكثر بلاد فارسي زبان اهل تسنن بود. بنيانگذار اين دولت ناصر الدين سبكتكين بن قرابجكم ، داماد و مملوك البتكين حاجب ، معروف به سپهسالار ،بود كه خود او نيز از غلامان ترك سابق سامانيان محسوب مي

شد . البته ، بعدها نسب نامه اي ظاهرا" مجعول ، تبار وي را به پيروز پسريزد گرد سوم ساساني رساند . تسخير غزنه (غزنين ، غزني) و استخلاص أن از دست امراي محلى به وسيله او انجام شد . بدين گونه ، اين منطقه اسما" به قلمرو سامانیان الحاق یافت . اما، به دنبال رویدادهایی که البتکین را از دربار بخارا و ارتباط با سامانیان دور ساخت ، غزنه مرکز حکومت مستقل البتکین واقع شد و ارتباط آن با مرکز حکومت و دیوان سامانيان قطع گشت . سالها بعد ، وقتي اين تختگاه كوچك تحت فرمانروايي ناصر الدين سبكتكين – داماد البتكين ــ در أمد، زماني به عنوان يك مركز جهاد اسلامي ، پايگاه " غزوات " سبكتكين و اولاد او در اراضي سند و هند گشت . با این عنوان ، فرمانروایان غزنه یا لااقل تعدادی از آنان که در دوره اعتلای دولت آل ناصر در نشر فتوحات اسلامي در نواحي شرقي أن ولايت توفيق بيشتري به دست أوردند ، در نزد پادشاهان دور و نزدیك و همچنین در نزد مسلمانان این نواحی ، با نظر توقیر نگریسته می شدند و بدین سبب ، بسط و توسعه قلمرو آنان در هر دو جانب شرق و غرب ، امکان و سرعت بیشتر یافت. این دولت در حاشیه جنوب شرقی قلمرو سامانیان و در نواحی کو هستانی شرق افغانستان کنونی ، در اثر مساعی سبکتکین ، به تدریج به صورت يك حكومت مستقل و موروثي و پايدار درآمد ( حدود سال 367 ه.ق ) . اين حكومت در اندك زمان و به خصوص در دوران امارت پسر او – محمد بن سبکتکین – وارث تمام بخش ماوراء النهر ( در جانب چب جیحون ) از قلمرو سامانیان شد ، هم تمام بخش ماوراء النهر ( در جانب راست جیحون ) به ایلك خانیان تركستان رسيد ، با اين حال اين دولت، در مجموع بيش از پنچاه سال يا قدري بيشتر ( 432- 382 ه.ق. ) در حوادث تاريخ ايران منشاء تاثير مرئي و بلا واسطه باقي نماند . در پايان اين مدت كه منجر به ظهور سلاجقه و انتزاع بخش عمده خراسان از غزنویان گردید ، فرمانروایی آل ناصر در غزنه در دوره دوم خود ( 432 – 552 ه.ق. ) تقريبا" به افغانستان كنوني و قسمتي از نواحي سند و پنجاب منحصر ماند . از اين تاريخ ( 432 ه.ق. ) تا زمانی که فرمانروایی این سلسله در غزنه ( 552 ه.ق. ) رسید ، ارتباط آنان با تاریخ ایران تقریبا" به نقش ایشان در ترویج شعر و ادب فارسي در قلمرو خویش و در نشر و نقل فرهنگ و رسوم ایراني اسلامي نواحي محدود در دوره بالنسبه كوتاه اعتلاي اين سلسله كه در واقع شامل فرمانروايي محمود بن سبكتكين ملقب به يمين الدوله ( ربيع الاول 388 تا 421 ه.ق.) و مسعود بن محمود ملقب به شهاب الدوله ( 421 تا 432 ه.ق.) مي شد ، غير از افغانستان كنوني ، قلمرو أنان در ايرانشامل خراسان ، سيستان ، گرگان ، قومس و حتي ري و نواحي مجاور تا حدود اصفهان و در خارج از ايران و افغانستان كنوني ، شامل خوارزم ( خيوه ، تركمنستان ) ، چغانیان ( در بخش علیای جیحون ) جوزجانان، مرو ، بلخ ، مروالرود و هرات ، و همچنین دره سند و قسمتی نواحي شرق و شمال شرقي هند ( پنجاب و مولتان ) مي با انکه تمام انچه در طول زمان ، طی غزوات مکرر محمود و کروفرهای متوالی پسرش مسعود و پدر محمود، سبکتکین ، در سرزمین هند عاید این فرمانروایان گشت ، این سرزمین به قلمرو آنان ملحق نشد . ذکر نام تعدادی از نواحی مفتوحه انان در ماوراء سند ، وسعت حوزه ، فعالیت نظامی و جهادی انان را قابل ملاحظه نشان مي دهد ، كه از أن جمله لاهور ( پنجاب ) ، قنوج (جنوب غربي دهلي ) ، ويهند ( ساحل چب سند ) ، ماتوره ( شمال غربی اگره ) ، هانسی ( شمال غربی هند ) ، بهاطیه ( سند سفلی )، کالنجر ( جنوب غربي الله آباد) ، گواليار ( جنوب اگره) ، نهرواله (گجرات) ، سومنات ( در گجرات) ، باري ( ساحل شرقی گنگ ) ، ناردین ( در مغرب رود جیلم ) و تانسیر ( در شمال دهلی ) را می توان یادکرد. از این میان ، لااقل فتح پنجاب يك تختگاه تازه در لاهور به أنان داد كه چندي ، به خصوص در غلبه غوريان بر غزنه ، آخرین تختگاه فرمانروایی ایشان گشت . در داخل ایران و افغانستان کنونی هم ذکر تعدادی از شهر های که با حوادث دوران فرمانروايي أنان مربوط مي شد ، تصوري از حدود قلمرو ايشان را در مدت اعتلاي أنان به دست می دهد . از آن جمله است : غزنه ، گردیز ، پروان ، کابل ، بست ، قصدار ، غور ، زمین داور ،پوشنگ ، هرات ، گنج رستاق ، بلخ ، ترمذ ، مروالرود ، مرو ، طوس ، نیشابور ، بیهق ، سرخس ، باورد ، نسا ، (قوچان )، دهستان ، گرگان ، طبرستان ، ري و اصفهان جنانکه در تاریخ بیهقی از زبان حره ختلی – خواهر محمود – و از زبان مسعود بسر وی نقل شده است ، پادشاهان این سلسله از تمام این گسترهٔ واقع در داخل و خارج ایران و افغانستان کنوني ، " غزنه " را اصل بلاد و ديگر نواحي را فرع مي شمردند <sub>.</sub> سبب اينكه أنان را غزنويان خوانده اند نيز ، تا حدي از همين روست . به هر حال ، این مساله ارتباط قلبی آنان را با این پایتخت دیرین خود نشان می دهد . در بین کسانی از این سلسله که در دوره دوم فرمانروایی قوم ،در تاریخ ایران به سبب تشویق یا ارتباط با اهل ادب شهرت يافته اند، نام ظهير الدوله ابر اهيم ( 492 –450 ه.ق. ) ، علاءالدوله مسعود سوم ( 508 – 492 ه.ق. ) و يمين الدوله بهرامشاه ( 547 – 512 ه.ق. ) در خور ذكر است. شاعران و نويسندگاني هم، مانند مسعود سعد سلمان ( وفات 515ه.ق. ) ، ابوالفرج روني ( وفات 525 ه.ق. ) و ابوالمعالي نصر اله منشي (وفات ساخته خود آثار ه.ق.) نام آنان را در عنوان سلطان كه در مورد يمين الدوله محمود بنابر مشهور به وسيله خلف بن احمد صفاري و از روي تملق

در حق وي به كار رفت و جنبه رسمي نداشت ،بعد از وي به پسرش شهاب الدوله مسعود اول نيز رسيد . از پادشاهان دوره دوم اين سلسله كه قسمت عمده قلمرو گذشته از آنان انتزاع شده بود ، غالبا" ظهير الدوله ابراهيم و يمين الدوله بهرامشاه در استعمال اين عنوان اصرار بيشتر داشته اند . غزنويان قدرت و حيثيت خود را در دوره اعتلاء ، مديون سرعت تعرض در غزوات نظامي و قدرت تحرك فوق العاده ارتش خويش بودند . غنايمي هم كه از اين جنگها عايد سلطان و سردارانش مي شد ، مايه اصلي حيات اين ارتش بودند از اين رو ، به مجرد آنكه اين غزوات متوقف شد، ارتش متزلزل، و دولت دچار انحطاط گشت . البته ، اين غزوات كه سلطان را به عنوان " غازي " مورد تقدير خليفع بغداد مي ساخت ، تقريبا" هرگز در قلمرو خود وي موجب بسط رفاه و آسايش خلق نمي شد .استمرار اين غزوات را – كه تنها در عهد سلطان محمودبيش از هفده بار لشكر كشي به ديار هند انجام شد – مايه ناخر سندي عامه وضعف بنيه مالي دولت مي ساخت . از جمله تحميل مالياتهاي سنگين و بي هنگام كه براي تجهيز ارتش در نزد سلطان و گرانيهاي اجتناب ناپنير مي شد . اما ، خليفه كه اين اقدامات را مي ستود و شاعران دربار كه با تملق و گرانيهاي اجتناب ناپنير مي شد . اما ، خليفه كه اين اقدامات را مي ستود و شاعران دربار كه با تملق و تحسين مبالغه آميز از آنها ياد مي كردند، البته نتايج و تبعات نهايي آنها را ، كه در هنگام اغتشاش تركمانان سلجوقي در خراسان به تسليم و رضاي بيشترينه مردم به ورود اين قواي مهاجم منجر شد ، نمي توانستند پيش سنيدي كنند

تشكّليلات اداري وسازمان ديوان و درگاه غزنويان كه پادشاهان نخستين و وزيران و دبيران آنان غالبا" پرورش يافته نظام دولت سامانيان بودند ، در واقع ادامه سازمانهاي ديوان ودرگاه آل سامان در بخارا بود . علاقه به ترويج زبان فارس و تشويق و حمايت شعرا و نويسندگان عصر هم ،هر چند در عهد محمود و مسعود اول خالي از اغراض سياسي و تبليغاتي نبود ، باز تا حدي ادامه رسم و آيين مشابه در درگاه سامانيان بود . از فتح غزنين به وسيله البتكين (344 ه.ق. )، كه آغاز پيدايش دولت غزنه بود ، تا خاتمه سلطنت خسرو ملك در لاهور ( 583 ه.ق.)، كه دولت غزنويان پايان يافت ، مدت فرمانروايي اين سلسله در ايران و خارج از ايران و روي هم رفته – نزديك دويست و چهل سال طول كشيد . دوره كوتاه فرمانروايي البتكين و اخلاف او را هم كه در نهايت به فرمانروايي مستقل سبكتكين در غزنه منجر گشت ، با آنكه به آل ناصر ارتباط نداشت ، جزو دوره اي كه در طي آن غزنين به عنوان يك تختگاه مستقل در عرصه تاريخ خراسان و ايران ظاهر شد ، بايد محسوب كرد .



دولت علویان گیلان ودیلمان دولت علویان طبرستان



علویان طبرستان زیدیه

بعد از رحلت امام چهارم ، حضرت علي بن حسين ، امام سجاد عليه السلام ،گروهي از شيعيان او معتقد به امامت فرزندش زيد شدند . زيدبن علي در زمان هشام بن عبدالملك ( 105-125 ه.ق.) در سال ( 122 ه.ق.) بر عامل او ( يوسف بن عمر ثقفي حاكم كوفه ) خروج كرد ، اما قيام وي سركوب شد و به شهادت رسيد . پس از زيد ، يحيي (پسرش ) به خراسان گريخت و در ناحيه جوزجان ( بين بلخ و فارياب ) قيام كرد . نصر بن سيار ( حاكم خراسان ) مسلم بن احوزمازني را به جنگ وي فرستاد . مسلم يحيي را كشت و سر او را نزد وليدبن عبدالملك ( 125-129 ه.ق.) فرستاد . جسد يحيي بن زيد تا قيام ابومسلم خراساني ( 129 ه.ق ) بردار بود . وي آن را از دار پايين آورد و به خاك سپرد . مشهد او در جوزجان ( نزديك شهر سرپل يا ساري پل ) زيارتگاه است . گويند مرگ يحيي بن زيد به حدي در مردم خراسان اثر گذاشت و آنان را غمگين كرد كه در

آن سال هر چه پسر در خراسان زاده شد ،یحیي یا زید نام نهادند پس از مرگ زید ، پیروان او به چند گروه نقسیم شدند که معروفترین آنان ادریسیه ، حسنیه و قاسمیه بودند .

#### ادريسيه

پيروان ادريس بن عبدالله بن ابي طالب (ع) بودند كه از سال 112 تا 375 ه.ق. بر مراكش و شمال آفريقا حكومت كردند و اولين دولت مستقل شيعه علوي در اسلام به شمار مي روند.

### قاسميه

اصحاب قاسم بن ابراهيم بن طباطباالرسي بودند . اينان دولت ائمه رسي ( از سال 280 تا 570 ه.ق.) را در يمن پايه گذاري كردند . اكثر مردم يمن زيدي هستند و امام زيدي يمن امام محمد البدر تا جمهوريت يمن در صنعا مي زيست .

### حسنيه

ياران حسن بن زيدبن حسن بن علي بودند كه دولت شيعيان علوي مازندران را تاسيس كردند . اكنون به اختصار به معرفي آنان مي پردازيم :

## دولت علويان طبرستان

قيامهاي علويان حسني ( فرزندان امام حسن (ع)محمد نفس الزكيه و حسين بن علي بن حسن در حجاز ناكام ماندو باقيماندگان در وادي " فخ " ( نزديك مكه ) در هشتم ذي الحجه سال 196 ه.ق. به دست عباسيان به شهادت رسيدند. بعدها شيعيان اين روز را مانند واقعه كربلا ، " يوم العزا " اعلام كردند . عدم موفقيت علويان در حجاز موجب شد که بسیاري از آنان به مناطق جبال و ري روي آورند و براي رهاي از ستم عباسیان مخفيانه زندگي كنند . در او اسط قرن سوم هجري ، مردم، "كلار " و " رويان" كه از ستم محمد بن اوس بلخي ( حاكم طاهري طبرستان ) به جان امده بودند ، با مشاهد نقوا و ورع علويان به جانب محمد بن ابراهيم بن على بن عبدالرحمن بن زيدبن حسن بن على عليه السلام روي أوردندو از وي درخواست بيعت براي فرماندهي کردند <sub>.</sub> اما ، او آنان را به جانب حسن بن زیدبن اسماعیل که در ر*ی* اقامت داشتند ، راهنمایی کرد . طبرستانیها از حسن بن زید دعوت کردند که ریاست آنان را به پذیرد . حسن بن زید در خواست آنان را اجابت كرد و در سال 250 ه.ق. عازم طبرستان شد ، نام " داعي الخلق الي الحق " يا داعي كبير را انتخاب كرد و به زودی با پیروانی که هر روز بر شمار آنان افزوده می شد ، نواحی کلار و پایدشت و آمل را تصرف کرد . وي حاكم طاهريان را از أنجا بيرون راند ، اما ضد حمله سليمان بن عبد الله طاهري در سال بعد داعي كبير را مجبور کرد که تمامی ناحیه طبرستان را تخلیه کند و به نزد هواخواهان خود در کوهستان دیلم پناه جوید . ولی به زودي حسن بن زيد بر سليمان غلبه كرد و حتي حرم و متعلقان وي را هم به اسارت گرفت ( كه با جوانمردی و اکرام آنان را به سایمان برگرداند ) . سلیمان هم دل از طبرستان برید و به خراسان رفت . با استيلاي حسن بن زيد طبرستان ، علويان فراواني از حجاز و عراق و اطراف شام به خدمت او رسيدند . وي نیز در حق تمام آنان نیکویی کرد و آنان را به خدمت گماشت <sub>.</sub> گویند که هنگام سوارشدن ،سیصد علو*ی* شمشير كشيده در كنار او حركت مي كردند . وي سالانه سي هزار دينار براي علويان مستحق به بغداد مي فرستاد تا نقیب علویان در بین آنان تقسیم کند . علویان زیدی در سال 253 ه.ق. گرگان را ، که یال قبل از دست داده بودند ، باز پس گرفتن و تا سال 254 ه.ق. ابهر و زنجان و قزوین را گشودند . پیروزیهای علویان ، خلافت عباسي را متوحش كرد و در سال 255 ه.ق. المعتزبالله عباسي سرداران خود " موسى بن بغا الكبير " و " مفلح " را به طبرستان فرستاد . اينان تمام نواحي متصرفه علويان را از ايشان پس گرفتن ، ولي وفات خلیفه موجب شد که سرداران نواحی متصرفه را رها کنند و به عراق باز گردند . دیلمیان بار دیگر در اطراف حسن جمع شدند و وي بر تمام نواحي طبرستان استیلا یافت . در این زمان ، گروهی روسی به سواحل طبرستان وارد شدند . اینان روستاها را آتش زدند و مردم بسیاری را به قتل رساندند حسن بن زید آنان را در هم شکست و فراریان روس قتل عام شدند . در سال 260 ه.ق. یعقوب لیث صفاری پس از تصرف خراسان به گرگان آمد و علویان را تا کوهستانهای دیلم تعقیب کرد . سيستانيها بسياري از شهرها و روستاهاي طبرستان را آتش زدند . اما به ناچار پس از مدتي از طبرستان عقب نشستند و به خراسان باز گشتند . حسن در سال 270 ه.ق. در گذشت . عدالت خواهی ، بارزترین ویژگی

اخلاقي ز مامداریش زمان بود با در گذشت حسن ، ابو الحسین ( دامادش ) به مدت ده ماه حکومت را تصاحب کرد ، اما در مقابل محمد ( برادر حسن ) ناچار به تسليم شد . محمدبن زيد لقب " القائم بالحق " را بر خود نهاد . محمد مشاهد متبركه حضرت امام حسین (ع) و حضرت علي (ع) را که ویرانشده بودند ، تعمیر کرده و براي علویان خارج از طبرستان ، هدایا و صلات بسیار فرستاد . این عمل موجب شد که شهرت و سخاوت محمد بالل گیرد و در بین دست به زيادي در سال 277 ه.ق. رافع بن هر ثمه ، كه چندان اعتنايي به خلافت عباسي نداشت ، بر خراسان استيلا يافت . وي از آنجا به طبر ستان آمد و سراسر این ناحیه را گشود . المعتضدبالله عباسی نیز حکومت خراسان را به عمرین ليث ( رقيب رافع ) واگذار كرد <sub>.</sub> رافع نيز با محمد بن زيد صلح و بيعت نمود <sub>.</sub> وي در سال 283 ه.ق. نيشابور را تصرف کرد و به نام علویان در آن شهر خطبه خواند . اما ،دیری نپایید که عمرو لیث وی را از نیشابور بیرون راند . آن گاه ،رافع به خوارزم فرار کرد و در آنجا به قتل رسید مردم رویان و کلار همراه با پادوسبان قارنوندي ، صادقانه از علويان پشتيباني مي كردند . اما ، خشونت و رفتار خود سرانه ديليمان باعث مخالفت علويان گرديده بود . با وجود اين ( علي رغم مخالفت قارن باوندي كه از دشمني با علويان دقيقه اي غافل نبود و عاقبت جان خود را هم بر سر این گذاشت.) علویان از حمایت اکثر مردم طبرستان برخوردار بودند . در سال 287ه.ق. محمد بن زید " داعی کبیر " رهسپار فتح خراسان شد. اما ، محمد بن هارون سرخسی سردار ساماني در گرگان راه را بر علويان گرفت و محمد بن زيد را به قتل رسانيد . پس از آن ، محمد بن هارون تمام ولایت طبرستان را در تصرف خود گرفت و مذهب سنت بار دیگر به آن منطقه باز گشت و همچنین قرامتهای کلانی به زیان دیدگان علویان پرداخت شد . در این راستا ،فرزند محمد ( زيد ) را به بخارا بردند . حسن بن على الاطروش حسيني هم ري گريخت محمد بن هارون پس از چندې از اطاعت سامانیان سرباز زد . او رې را تصرف کرد و با حسن بن علی الاطروش ، بيعت نمود . امير اسماعيل ساماني ، محمد بن هارون را به دست آورد و او را در بخارا به قتل رساند . سامانیان ابوالعباس عبدالله بن محمد بن نوح را به حکومت طبرستان فرستادند . او با مردم به نیکی رفتار کرد و سادات علوی مقیم طبرستان را گرامی داشت و به آنان بسیار محبت نمود. همچنین ، برای هدایای زيادي ديلمي با در گذشت امیر اسماعیل و پادشاهی احمدبن اسماعیل ، ابوالعباس عبدالله بن محمدبن نوح از حکومت طبرستان معزول شد و احمدبن اسماعیل طبرستان را به سلام ترك سیرد . وی با مردم بد رفتاری كرد . در نتیجه ، مردم طبرستان از او رنجیده شدند . به ناچار ، دربار سامانی بار دیگر ابوالعباس را به طبرستان فرستاد . اما ، مي بعد از مدتي كوتاه در گذشت ( 298 ه.ق. ) مرگ ابوالعباس فرصتي طلايي به علويان داد ، زیرا جانشین وی محمد ابراهیم صعلوك بر خلاف ابوالعباس ،رفتار خشن با مردم طبرستان داشت . طبرستانيان ، نيز رنجيدند و به رهبري جستان بن مرزبان ، حسن بن على بن حسن معروف به " اطروش " ( کر) را که در ري فراري بود ، به طبرستان ( براي خونخواهي محمد بن زيد ) دعوت کردند . حسن بن علي اطروش مردي اديب و دانشمند بود . وي قبل از شهادت محمد بن زيد ، در بين گيلانيان به تبليغ اسلام اشتغال داشت و بسیاری از دیلمیان را که هنوز اسلام اختیار نکرده بودند ، به اسلام هدایت نمود . اطروش لقب " ناصر الحق " را برگزید و سیاه جامگان عباسی ( مسوده ) را از طبرستان و دیلم بیرون راند . در سال 301 ه.ق. اطروش سفر جنگی خود را به طبرستان آغاز کرد و در ناحیه نوروز یا نورود چالوس ، محمد بن صعلوك را شكست داد و پيروزمندانه وارد أمل شد . در سال بعد ، در حمله متقابل سامانيان ، اطروش آمل را از دست داد و تا چالوس عقب نشست . اما پس از چهل روز بار دیگر سامانیان را از طبرستان بيرون راند و گرگان را به طور موقت تصرف كرد . پيروزي اطروش، حكام مهم طبرستان از جمله شروين بن رستم پادوسبان را به اطاعت وادار كرد . علم و عبادت و رفتار انساني وي با مردم طبرستان ، ناظران و مورخان را به تحسین واداشته است . محمد بن جریر طبري ( معاصر اطروش ) در باره او مي نويسد : " مردم به عدالت و حسن رفتار و برپايي حق كسي را همانند اطروش نديدند ." وي در سال 304 ه.ق. گذشت و به حق ، لقب " ناصر كبير " شايسته او بود بعد از مرک داعي کبير ، حسن بن قاسم ( داماد وي ) با مساعدت فرزند بزرگ داعي ( ابوالحسين احمد ) به رياست علويان رسيد و نام " داعي صغير " را اختيار كرد . ابوالقاسم جعفر ( برادر احمد ) فرزند ناصر كبير از این کار ابراز نارضایتی کرد و به قصد باز گرفتن حکومت ، از آمل بیرون آمد . جعفر در سال 306 ه.ق. داعي را شكست داد . ولي مردم جعفر را راندند و داعي در سال 307 ه.ق. به أمل أمد . در سال 308 ه.ق. داعی سردار خود لیلی بن نعمان را به خراسان فرستاد. او از ضعف سامانیان استفاده کرد و دامغان ونیشابور را گشود و به طوس رفت ولی از لشگر سامانی شکست خورد و به قتل رسید ( 309 ه.ق.) عقب باقيمانده علويان فراري نیز گرگان به نشستند 6 در سال 310 ه.ق. نصربن احمد سامانی که از دست اندازیهای داعی و اصحاب او به گرگان و خراسان به

وحشت افتاده بود ، یکی از سرداران خود به نام " قراتکین" را در راس سپاهی به گرگان فرستاد . در این لشگر کشی باز ابوالقاسم جعفر با دشمنان داعی همدست بود و چندی بعد ابوالحسین احمد نیز به ایشان پیوست ِ اگر چه داعی ابو الحسین را مغلوب و با خود همراه نمود ولی ، تاب مقاومت نیاورد و به اسپهبد محمد بن شهريار قارنوندي پناه برد . اما اسپهبد به جوانمردي اورا گرفت و به نزد عامل خليفه عباسي ( محمد بن فر ستاد داعي تا كشته شدن محمد بن و هسودان به دست محمد بن مسافر سلاري ، در الموت زنداني بود . بعد از رهايي از زندان ، به گیلان بازگشت و مدعیان حکومت را در طبرستان و گرگان شکست داد . جعفر به ري گريخت و احمد به فرمان داعي ، به حكومت گرگان انتخاب شد . در اين زمان ، عده اي از سران گيل و ديلم براي گشتن داعی توظئه چیدند. اما ، همه توطئه کنندگان ( به علت فاش شدن توطئه ) از جمله هروسندان بن تیرداد قتل خال مرد گيلها اويچ به در سال 311 ه.ق. بار دیگر احمد و برادرش ( جعفر ) علیه داعی متحد شدند و آمل را تصرف کردند و آن گاه ، داعي به نواحي كو هستاني ديلم پناه برد و دوبرادر به أمل در أمدند. دو ماه بعد از در گذشت جعفر ، احمد به تعقيب نشست و داعی را تا گیلان پس از درگذشت جعفر ، در سال 312 ه.ق. سران دیلم ابو علی محمد ( یکی از پسران ابواحمد ) را به امارت علویان برداشتند . کشاکش دروني علویان موجب آن شد که روساي گیل و دیلم که در زمان ناصر کبیر جرات دخالت در امور را نداشتند ، علویان را آلت دست خود قرار دهند از میان این جنگ قدرت ،دو رهبر دیلمي به نامهاي اسفار شیرویه و ماکان کاکي به عنوان رقباي اصلي سربرآوردند . ماکان کاکی و پسرعمش ( حسن فیروزان ) از اسماعیل ( پسر کوچك جعفر ) حمایت و ابوعلی محمد را دربند کردند . اما ، ابو علی محمد پس از کشتن برادر ماکان ، با همدستی اسفار به حکومت برگشت . اندك زماني بعد ، وي در بازي چوگان كشته شد و برادرش ( سيدابوجعفر ) بر جاي او نشست . حكومت ابو جعفر با شورش اسفار روبه رو شد . ماكان در سال 314 ه.ق. از اين فرصت استفاده كرد و او را از آمل بیرون راند، داعی را به طبرستان دعوت کرد و به اتفاق یکدیگر حکومت طبرستان را در دست گرفتند اسفار گريخت گريگان به نیز راستا ، بازگشت دوباره داعي ( با فتح نه چندان استوار ) آغاز شد . به دنبال آن ، ناحيه ري تا قم را نيز گشود . اسفار که در حمایت سامانیان در گرگان به سر می برد ، از غیبت داعی استفاده کرد و طبرستان را تصرف نمود. داعی با شنیدن خبر این حمله ، بدون ماکان به طبرستان برگشت و در کنار دروازه مرد آویچ زیاری به قتل رسيد ( سال 316 ه.ق.) . پس از چندي ، ماكان در ري از اسفار شكست خورد و به ديلم گريخت . وي در يكي از كروفرهاي خود در مقابل سامانيان ، به هلاكت رسيد . علويان ، علاوه بر تبليغ و ترويج اسلام در ميان دیلمیان ، خدمات فراوانی هم در زمینه فرهنگی به این ناحیه از ایران ارائه دادند. همچنین ، انان را باید از اولين موسسان مدرسه در ايران نام برد . اولياء الله أملي ، داعي صغير را از اولين پايه گذاران مدرسه در ایران دانسته است.

### علویان گیلان و دیلمیان

اقامت چهارده ساله ناصر اطروش ( قبل از رسیدن به حکومت ) در دیامان و نفوذ مذهبی و شخصی و ی در شرق گیلان ، زمینه های بسیار مناسبی برای علویان فراهم آورد . زیرا با وجود خاتمه حکومت علویان در طبرستان ، هنوز در شرق گیلان زیدیان معتقدی وجود داشتند که حاضر بودند در راه این خاندان جانبازی کنند. به همین مناسبت ، یکی از نوادگان الحسین الشاعر ( برادر اطروش ) به نام جعفر محمد ، به احیای نفوذ علویان برخاست . وی در سال 320 ه.ق . هوسم را تصرف کرد و نام " الثایر فی الله " بر خود نهاد . الثایر سه مرتبه به اتفاق متحدان طبری و زیاری و دیلمی خود بر آمل دست یافت ، ولی پس از چند ماه از آنجا بیرون رانده شد . وی پس از سه دهه حکومت ، در سال 350 ه.ق . در گذشت و در 30 کیلومتری شرق هوسم ، در "میانده" به سپرده شد التایره به اتفاق متحدن مهدی " القایم بالله " و ابوالقاسم حسین " الثایر فی الله " ( پسران او ) به ترتیب به فرمانر وایی رسیدند . چندی بعد ، ابوالقاسم حسین به اسارت اشکر و شمگیر در آمد . وی سعی داشت علویان به کردند . سرانجام ، مناذر جستانی در سال 352 ه.ق . ابو عبدش محمد ( لاهیجان ) داشتند ، از علویان حمایت می کردند . سرانجام ، مناذر جستانی در سال 352 ه.ق . ابو عبدش محمد ( بیر د این هنگام ، ابو عبدالله محمد نقیب علویان بغداد بود . او علاوه بر فضل و دانش ، تسلط کاملی نیز در فقه و کلام داشت . همچنین ، ریاست تامه زیدیان بر عهده او بود . وی پس از ورود به گیلان ، هوسم را با کمك مناذر جستانی تصرف کرد و خود را " المهدی لدین الله او بود . وی پس از ورود به گیلان ، هوسم را با کمك مناذر جستانی تصرف کرد و خود را " المهدی لدین الله "نامید . ابو عبدالله نظر شد و تا حدودی هم در این نامید . ابو عبدالله نظر و تا حدودی هم در این نامید . ابو عبدالله نظر و تا حدودی هم در این نامید . ابو عبدالله نظر و تا حدودی هم در این نامید . این عبدالله کارد و تا حدودی هم در این نامید . ابو عبدالله کیرد و تا حدودی هم در این نامید . ابو عبدالله کارد و تا حدودی هم در این نامید . ابو عبدالله کارد و تا حدودی هم در این نامید .

راه موفق شد. او تلاش فراواني براي تسلط كامل بر طبرستان و هوسم به كار بست . ولي شورشهاي مكرر ابوالفضل الثرير زيدي ، معروف به " اميركا " اين تلاشها را ناكام گذاشت . ضعف علويان موجب شد كه ابو عبدالله سيادت آل بويه را بپذيرد . پس از درگذشت او بار ديگر رقابت زيديه آغاز شد و نيز ، زيديان گيلان هم به پايان رسيد . در 380 ه.ق. شاخه ديگري از علويان در گرگان سربلند كرد. مشهور ترين اين علويان ، ابوالحسين احمدبن الحسين " المويدبالله " و برادرش ، يحيي " ناطق بالحق " بودند. آثار كلامي و فقهي اين دو برادر به وسيله زيديان يمن ، حفظ شد و مورد استفاده قرار گرفت . اين دو برادراز علماي بزرگ زمان خود بودند . ناطق بالحق در بغداد تحصيل كرده و در ري به حلقه ياران صاحب بن عباد عاماي بزرگ زمان خود بودند . فرزندان علويان در گيلان و به ويژه در هوسم ، تا مدتها فعاليت داشتند ، اما ، با روي كار آمدن دولت سلجوقي اين فعاليتها به خاموشي گراييد .





**5** 

" زياريان " و " بوييان " دوخانواده ايراني از نواحي مازندران و گيلان بودند كه توانستند به حكومت ايران برسند .

در واقع ، بعد از حكومت نيمه مستقل طاهريان و پس از صفاريان و در ايام امارت امري ساماني در ماوراءالنهر ، خانواده هاي از مازندران و سپس گيلان توانستند بر قسمت عمده ايران غربي ، يعني از خراسان تا بغداد تسلط يابند .

حکومت این خانواده ها به دو نام مشخص و دو دوره پي در پي در تاريخ شهرت يافته : زياريان (آل زيار ) و ديلميان ( بوييان ، آل زيار ) .

#### آل زيار

سرزمینهای طبرستان و دیلم که در قسمت شمالی البرز و در پناه کوهها و دره های صعب العبور و جنگلهای انبوه قرار دارد ، از قدیم الایام (حتی پیش از اسلام) حاکمیت خود را حفظ کرده بود ، چنانکه زمان انوشیروان (خسرو اول 579-531 م.) تا مدتها این ولایت یك نوع حکومت خود مختار داشت .

بعد از فتوحات مسلمانان در اكناف ايران ( با اينكه تا اقصي نقاط خراسان تحت نفوذ اعراب مسلمان در آمد ) باز هم طبرستان و ديلمان از حملات آنان محفوظ ماند. خاندانهاي قديم آن ولايت ، مانند اسپهبدان و قارنيان و خانواده جستان ( حدود رودبار و منجيل ) همچنان به آداب و رسوم خود زندگي مي كردند . همچنين ، بسياري

مذهب خود را نيز حفظ كردند ، تا روزگاري كه گروههاي از عراب طرفدار خاندان حضرت علي (ع) و شيعيان زيديه به آن نواحي پناه بردند و مورد حمايت همان خانواده ها قرار گرفتند . چنانكه وقتي " داعي كبير "حسن بن زيد در آن نواحي سكني گزيد ، جمعي كثير از مردم طبرستان و گيلان به طرفداري او برخاستند . همچنين در جنگهايي كه ميان او و يعقوب ليث صفاري رخ داد ، مردم گيلان از او حمايت بي دريغ نمودند .



آل جستان در روزگاري كه سامانيان بر طبرستان تسلط يافتند ، اغلب به داعيان زيديه مانند ناصر كبير ( 287 تا 301 ه.ق) همراهي و ياري مي ب نمودند . بعد از آن ، رجال صاحب نفوذ و لايت با زيديه همراهي داشتند ، كه از آن جمع مي توان از "ماكان " پسر كاكي و " اسفار " پسر شيرويه و " مرد آويج " پسر زيار نام برد . سامانيان ، توسعه قسمت غربي ممالك خود را تا حدود كرمان و گرگان و ري امتداد داده بودند . با توجه به اينكه در اين زمان ، قسمت شمالي را ماكان كاكي وو سپهداران او اداره مي كردند ، قسمت جنوبي آن كه شامل كرمان و سيستان مي شد ، به دست ابو علي محمد بن الياس كه خود يكي از سرداران ناراضي ساماني بود ، كرمان و سيستان و قسمتي از فارس حكمراني داشتند ( حدود 321 ه.ق. ) . او و فرزندش نزديك چهل سال بر كرمان و سيستان و قسمتي از فارس حكمراني داشتند . نيز همانها بودند كه حكومت نشين كرمان را از سيرجان به محل فعلي كرمان منتقل ساختند و قلعه و باروهاي شهر را تعمير كردند .

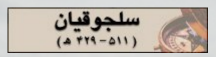
لازم به ذكر است كه حكومت آل الياس ، توسط امراي آل بويه از ميان رفت ( 357 ه.ق. ) و معز الدوله ، آل الياس را از سيرجان بيرون كرد .

ماكان كاكي (كاكو = خالو ) ابتدا در دربار سامانيان مقام و شغل داشت و حكومت مازندران از جانب آنان به او تعويض شد اما ، طولي نكشيد كه مورد خشم نصر بن احمد ساماني قرار گرفت . در جنگي كه ميان او و ابو علي احمد بن محتاج چغاني – سردار ساماني – در حوالي گرگان روي داد ، ماكان كشته شد ( 329 ه.ق. )

مساله طبرستان از همان او ایل طلوع آنها براي سامانیان حل نشده باقي مانده بود . اسفار - پسر شیرویه ، هر چند ابتدا با سامانیان همراه بود ، اما در آخر کار بر آنان شورید و به تدریج گرگان 7 طبرستان ، قزوین ، ري ، قم و کاشان را در قلمرو خود آورد . اسفار فرماندهي سپاه خود را به یکي از بزرگان و لایت ، یعني مرد آویچ پسر زیار سپرد ، ولي خود با طغیان سربازان رو به رو گردید و در طالقان به قتل رسید ( 316 ه.ق. ) . قلمرو حکو مت مرد آویچ علاوه بر مازندران و قسمتي از گیلان ، به شهر هاي ري ، قم و کر ج ابودلف و ابهر و بالاخره همدان رسید . حتي سپاه خود را به حدود دینور نیز فرستاد ( 319 ه.ق. ) . مرد آویچ ، اصفهان را فتح کرد و خیال حمله به بغداد را داشت . وي به زبان آورده بود که من شاهنشاهي ساساني را بر مي گردانم " (تاریخ الخلفاء سیوطي ، ص 259 ) و قصد داشت که مدائن را پایتخت قراردهد . او پس از آنکه مراسم جشن سده را در اصفهان بر پاي داشت . به علت اختلافي که میان غلامان ترك و دیلم او پیش آمده ، به دست غلامان ترك در حمام کشته شد . ( 323 ه.ق. ) .

بعد از مرد آویچ ، جمعی از یاران او برادرش " وشمگیر " را از مازندران به اصفهان و ری احضار کردند که حکومت را به بسپارند ، اما ، چنانکه خواهیم دید حکومت ولایتهای عمده دیگر به دست آل بویه افتاد و این خانواده بعضی نواحی قلمرو حکومت خود رابه حوالی مرزهای ایران در عصر ساسانی رساندند . در این مدت ، وشمگیر تنها به حکومت گرگان و قسمتی از مازندران اکتفا کرد ( 323 تا 357 ه.ق.). جنگهای او با آل بویه ، به شکست انجامید و تقاضای کمك از نوح بن نصر سامانی نیز بی نتیجه ماند . وشمگیر در حالی که آماده نبرد با آل بویه می شد ، در حین شکار ، مورد حمله گرازی قرار گرفت و کشته شد ( اول محرم 357 ه.ق.) . بهستون ( بیستون ) پسر وشمگیر ، با برادرش قابوس رقابت داشت و حوزه حکومت قابوس – بعد از

مرگ برادر – به همان گرگان منحصر شد . در جنگي که ميان او و آل بويه در حوالي استر آباد در گرفت ، شکست خورد و به خراسان فرار کرد ( 371 ه.ق.) . بعد از آن ، گرگان در دست آل بويه باقي ماند و قابوس نيز در 403 ه.ق. به قتل رسيد . بعد از او ، فرزندش منوچهر که داماد سلطان محمود نيز بود نتوانست بر قلمرو خود بيفزايد و نوشيروان پسرش ، و جستان نوه اش ، تنها به صورت امراي محلي در گرگان تا حدود سالهاي 435 ه.ق. حکومت راندند . در تمام مدتي که قابوس و منوچهر و ساير او لاد زيار در گرگان حکومت نيمه مستقلي داشتند ، خاندان بويه که دست پرورده مرد آويچ بودند ، پي در پي به فتوحات تازه دست مي يافتند و قلمرو حکومت خود را توسعه مي دادند.



سلموقیان سلموقیان کرمان مکومت غز سلموقیان آناتولی

دولت تركمانان سلجوقي ، يكي از وسيعترين و قويترين و پايدارترين دولتهاي بوده كه از سال 429 ه.ق. كه سال پيروزي طغرل سلجوقي بر سلطان مسعود غزنويي در دندانقانسرخس است – تا سال 590 ه.ق.- كه سال آخرین پادشاه سلجوقی به دست اینانج است – ادامه داشته است تحكيم موقعيت دولت سلجوقي ، به دو دليل عمده صورت گرفته است : نخست أنكه براي اداره اين دولت پهناور –که از ماوراي سيحون تا سواحل مديترانه و از عمان تا تفليس گسترش يافته بود – از جناح ايراني فارسى زبان براي تدوين ادارات دواتي ( دواوين ) و تعيين وزيران و همكاران اداري استفاده كردند . طبعا" ، مقاومتي در برابر أنان كه اصولا"ترك ( تركمان ) بودند و به زبان تركي نيز سخن ميگفتند پيش نيامد . وزراي معروف أنان عبارت بودند از : عميدالملك كندري ، خواجه نظام الملك طوسي، مجد الملك قمي ، شرف الملك خوارزمي ، سعد الملك أبي ، شرف الدين انوشيروان خالد كاشاني و امثال أنان ِ دليل دوم ، موقيعت دولت سلجوقي بود البته ، به علت اضطراري كه خليفه عباسي (القائم لامرالله) در استفاده از نيروهاي ترکمان دچار آن شده بود ، ناچار حکومت آنان را به رسمیت شناخت و بغداد نیز در همه موارد ، آنان رامورد اين تابيد بر اساس آن صورت گرفت كه اميري از امراي ديلميان فارس به نام " ارسلان بسا سيري " ( اهل فساً )كه خود شيعه اسماعيلي بود ،بر بغداد تسلط يافت . وي خليفه القائم را از شهربيرون راند و خود به منصب حکومت نشست و در بغداد خطبه به نام خلیفه فاطمی مصر المستنصربالله خواند خليفه القائم كه در تبعيد به سر مي برد ، از طغرل - نخستين يادشاه سلجوقي - كمك خواست . طغرل هم تازه در خراسان پایدار شده ، سلاطین غزنوی را از خراسان به هندوستان رانده و نیشابور را پایتخت قرار داده بود . وي ابونصر كندري ( نيشابوري ) رابه وزارت انتخاب كرده و در رقابتهاي خانوادگي بر برادر خود ، ابراهیم ینال ( در همدان ) ، پیروز شده بود <sub>.</sub> همچنین ، أل زیار را برانداخته و با شکست نوشیروان پسر منوچهر بر گرگان و مازندران تسلط یافته و خوارزم را در سال 434ه.ق. به دست آورده بود . سال بعد (435 ه.ق. ) با حمله به ري و بلاد عراق ،ال كاكويه و ال بويه را نيز از اين سرزمين بيرون كرد و نيروهاي كه به سرداري برادرش قاورد به كرمان فرستاده بود ، توانستند آخرين حكمران ال بويه ( بهرام بن لشكرستان ) را از فارس و همچنین کرمان بیرون رانند .



بدین طریق ، روزي که طغرل متوجه بغداد شد ( 447 ه.ق. ) قسمت عمده سرزمین خراسان بزرگ ماوراءالنهر و کرمان و گرگان و مازندران و ري و همدان و فارس در قلمرو و اختیار او قرار گرفته بود . پیروزي او بر ملك رحیم دیلمي که فرمانده ظاهري بغداد بود ، و ارسلان بساسیري که شهر را فتح کرده بود ، خیلي زود و ساده صورت گرفت در رمضان سال 447 ه.ق. در بغداد خطبه به نام طغرل سلجوقي خواندند او نیز خلیفه ( القائم ) را از تبعید گاه به بغداد آورد و دوباره بر تخت خلافت نشاند خلیفه با برادرزاده طغرل، یعني دختر داود ( و خواهر آلب ارسلان ) ، ازدواج کرد و خود طغرل نیز دختر خلیفه را به زني گرفت . بدین طریق ، پیوند خانوادگي میان سلجوقیان و خلفاي اسلامي بر قرار شد . مقاومت بساسیري در سال 451 ه.ق. به جایي نرسید و در آخرین جنگ شکست خورد ( حدود کوفه ) و کشته شد . سر او را پیش خلیفه در بغداد

اصولا" ، تركمانان از سالها پيش – بعد از مهاجرت از أسياي مركزي – به توافق و اشاره سلطان محمود غزنوي در حوالي سرخس و ابيورد ساكن شده ،و عموما" اسلام را قبول كرده بودند . جد آنان ، سلجوق بن دقاق ، در اواخر عهد سامانی از قرلق ( خلخ ) به حوالی جند ( کنار سیحون ) آمده بود <sub>.</sub> پسرش میکائیل که در جنگها به قتل رسید ، سه پسر داشت : ببغو ، جغرې و طغرل . به علت عدم رعایت موارد قراردادې که آنان با سلطان محمود بسته بودند ، ارسلان بن سلجوق به زندان افتاد . وي در هند بود تا او را نجات دادند . طغرل پسر میکائیل بن سلجوق بود که سلسله سلجوقی را تشکیل داد و تا رمضان 455 ه.ق. سلطنت کرد ، در این سال در حوالي ري (طجرشت ، تجريش ) در هفتاد سالگي در گذشت . وزراي او ، ابونصر عميدالملك كندري و ابوالقاسم جويني ( سالارپوژگان ) بودند . نام اسلامي طغرل ، ابوطالب محمد بود و از طرف خليفه دست را الدين رکن لقب به جانین طغرل که آلب ارسلان ، برادرزاده اش ( پسر جعفري )بود ، نام اسلامي محمد داشت و ده سال سلطنت كرد . وزير او ، ابو علي حسن بن اسحق معروف به خواجه نظام الملك ، شهرت تمام دارد كه بعد از قتل به انتخاب وزارت ە.ق. 456 ذيحجه در زمان ألب ارسلان بود که فتح ارمنستان صورت گرفت و گرجستان و ابخاز جزو قلمرو سلجوقیان گردید ( 456 ه.ق.) ، همچنین ، سپاهیان سلجوقی در شمال تا خوارزم پیش رفتند و در شرق به بلخ رسیدند ( 458 ه ق.). قاورد ، برادر ألب ارسلان ، به كرمان تاخت و فارس و كرمان را تا حوالي عمان و طيس ( چاه بهار ) تسحير كرد . وي همان است كه سلسله اي به نام سلجوقيان كرمان تشكيل داد كهحوزه حكومتي آنان ، از حوالي قندهار تا طيس . جرون ( بندر عباس) و داراب و طبس ( خراسان ) توسعه پيدا کرد . ألب ارسلان به سال 462 ه.ق. به أسياي صغير تاخت و امپراتور روم شرقي " رمانوس ديو جانوس " را در حوالي ملاذگرد ( مابین دریاچه وان و ارز روم ، شمال اخلاط ) شکست داد. پس از آن، مصالحه ای بین او و آمپراطور روم صورت گرفت که از دخالت رومیان در ارمنستان کاست و زمینه را برای پیشرفت بعدی ترکان سلجوقی در صغیر و پیداشدن دولت مستقل سلجوقیان آناتولی فراهم ساخت ألب اريلان در ششم ربيع الاول سال 465 ه.ق. در حالي كه در راه خوارزم نسبت به يكي از كوتوالان أن ولايت خشم گرفته بود ، به دست همان كوتوال ( قلعه بان ) ، به نام يوسف خوارزمي ، به ضرب دشنه از پاي در آمد . نعش او را در مرو – كه حاكم نشين دولت سلجوقي شده بود – به خاك سپردند . جلال الدين ابوالفتح حسن ، معروف به ملکشاه ، فرزند آلب ارسلان ، به کوشش خواجه نظام الملك به سلطنت رسید . او نه تنها بر آشوبهای داخلی ، از جمله حمله قاور د – پادشاه کرمان – به همدان پیروز شد ( در همدان ) ، بلکه بیت المقدس را نیز در سال 463 ه.ق. تسخیر کرد و شام را در سال 472 ه.ق. با محاصر دمشق به دست اورد و دیاربکر را در سال 477 ه.ق. تسخير كرد . پس از آن سپاهيان وي به انطاكيه رسيدند و بنا به روايت معروف ، " اسبان را از دریای روم ( مدیترانه ) آب دادند " . دو سال بعد حلب نیز به تصرف ملکشاه در آمد . ماوراءالنهر نيز در سال 482 ه.ق. تسخير شد و سمرقند و اوزكند و كاشغر تحت تسلط او قرار گرفت . اين همان سفري است که گویند کرایه ملاحان جیحون را خواجه نظام الملك بر خراج انطاکیه حواله نوشت تا وسعت مملکت و رواني سكه و أزادي تجارت را ثابت كند . اصولا" ، در زمان سلجوقيان ارتباطات تجارتي ايران توسعه بسيار در راهها كاروانسراها و خوابگاهها ساخته شد و براي اينكه در بيابانها كاروانها راه را گم نكنند ، برجهاي بلند (بعضي تا چهل گز – بيست و پنج متري – ارتفاع) بنا شد كه هنوز هم در فهرج بم نمونه آن باقي است . مردم آسايش داشتند ، چنانكه در كرمان – زمان قاورد – نان صدمن به يك دينار فروخته مي شد . در عصر سلجوقيان ، به خصوص ملكشاه ، گروه مذهبي مقتدري كه به اسماعيليه يا سبعيه (بعضا" قرمطي) معروف اند ، پديد آمد . در بسياري از موارد ، كوشش ملكشاه و هم وزيرش خواجه نظام الملك طوسي بر اين بود كه اين گروه را منزوي يا ريشه كن كنند . اين طايفه به خصوص در قهستان (قائنات) و همچنين ماوراي البرز (الموت) پايگاههاي بزرگ يافته بودند و اين حسن صباح بود كه در رجب سال 483 ه.ق. بر قلعه الموت استيلا يافت . وي سازمان فداييان اسماعيلي به قتل رسيد ( در صحنه كردستان ، رمضان سال 485 ه.ق. ) . نعش وي را به اصفهان حمل كردند و در آنجا به سيردند

در زمان ملكشاه و به كوشش خواجه نظام الملك طوسي بود كه پادشاه سلجوقي در بغداد ، دار الاماره خاص داشت ملكشاه سالي چند ماه زمستان را در بغداد مي گذراند و چنانكه مي دانيم ، سرانجام يكي دو ماه بعد از قتل نظام الملك ، ملكشاه نيز در بغداد در گذشت ( نيمه شوال سال 485 ه.ق. ) و جسدش را به اصفهان آوردند علاوه بر آن ، براي نخستين بار حوزه قدرت پادشاهان سلجوقي تا حرمين شريفين - مكه و مدينه - نيز گسترش يافت و هر سال هدايا و نذورات بسيار توسط شاه و وزير او خواجه نظام الملك ، به مكه مي رسيد . همچنين ، قدرت و نفوذ خلفاي فاطمي كه تا آن روزگار در مكه و مدينه زياد شده بود ، كاهش يافت . قدرت سلجوقيان مركزي ( عراق ) بعد از ملكشاه كم كم كاستي گرفت و ميان بركيارق بن ملكشاه ( فوت صفر سال 498 ه.ق. ) و محمد بن ملكشاه ، ( فوت ذيحجه سال 511 ه.ق. ) بارها زد و خور د روي داد و مملكت در شرف تجزيه واقع

حكومت طولاني سلطان سنجر بر خراسان ( 490 ه.ق. تا 522 ه.ق. ) كه مدتي از آن را در ايام اختلافات برادران ، در اين ولايت حاكم بود ، اغلب در زد و خوردهاي محلي گذشت و آخرين بار كه به سمرقند اشكر كشيد ، ارسلان خان ( خان سمرقند ) رسما" از اطاعت وي سرباز زد و جيحون مرز رسمي شد . سنجر ناچار شد به بسياري از شهرهاي تسخير شده ،مجددا" لشكر بكشد . چنانكه در شوال سال 511 ه.ق. به غزنين تاخت و بهرامشاه غزنوي را دست نشانده خود ساخت و در جمادي الاول سال 513 ه.ق. در ساوه با سلطان محمود برادرزاده اش حدم به جنگ پرداخت .

سنجر در سال 524 ه.ق. مجددا" به سمرقند لشكر كشيد تا خان سمرقند را مطيع سازد . همچنين ، به علت طغيان" اتسز " ، پسر قطب الدين محمد خوارزمشاه كه دست نشانده سنجر بود ناچار به خوارزم نيز لشكر كشيد ( ربيع الاول سال 533 ه.ق.) و قلعه هزار اسب را تسخير كرد هر چند اتسز را به دست نياورد . در صفر سال 536 ه.ق. سنجر براي آرام كردن ماوراءالنهر به جنگ گورخان قراختايي رفت . در اين جنگ بود كه در محل قطوان ( شش فرسخي سمرقند ) از قراختاييان شكست خورد و همسرش اسير شد و خود ترمذ گريخت

لشكر كشيهاي ديگر او به خوارزم ( 528 ه.ق.و 542 ه.ق.) هيچ كدام نتيجه دلخواه نداشت و ضعف عمومي دولت سلجوقي باعث شد كه طوايف " غز " ، از تركمانان ساكن ماوراءالنهر ، كم كم قدرت و قوت بيشتر يافتند و شروع به بي رسمي در ولايات شرقي نمودند . در آخر كار ، به توصيه مويد الدين آي ابه – حاكم نيشابور – سنجر به جنگ غزها رفت و در اين جنگ سنجر شكست خورد و به دست امراي غز اسير شد . حدود يك سال در اسارت بود تا در سال 551 ه.ق او را ازاد كردند . اما اندكي بعد بيمار شد و در چهاردهم ربيع الاول سال 552 ه.ق . وفات كرد و در مرو شاه جهان ( پايتخت ) ، او را به خاك سپردند . ديگر امراي سلجوقي ،مانند محمود بن محمد سلجوقي ( فوت 525 ه.ق .) هر چند گاه گاهي كروفري با خلفاي بغداد ( المسترشد، و الراشدب باش ) نيز داشته اند ، اما هيچ كدام قدرت قابل توجهي نيافتند . ركن الدين ابوطالب ، طغرل بن محمد ( فوت سال 544 ه.ق . ) و ارسلان شاه بن طغرل ( فوت سال 544 ه.ق . ) و ارسلان شاه بن طغرل ( فوت سال 557 ه.ق . ) و ارسلان شاه بن ركن الدين ابوطالب طغرل بن ارسلا نشاه ، طغرل سوم سلجوقي بود . كه در جنگ با قتلغ اينانج در حوالي ركن الدين ابوطالب طغرل بن ارسلا نشاه ، طغرل سوم سلجوقي بود . كه در جنگ با قتلغ اينانج در حوالي ري شكست خورد و كشته شد . سر او را پيش خليفه الناصرلدين الله فرستادند ( ربيع الاول سال 590 ه.ق .)

یك تیر مهم از حكومت سلجوقیان، بخشی بود كه در ناحیه وسیعی از جنوب شرقی ایران حكومت راندند و به عنوان سلجوقیان کرمان شهرت یافتند . قاورد ( قورد = گرگ ) بن جغری بیك به اشاره طغرل به کرمان تاخت و امیر دیلمی مقیم کرمان – بهرام بن لشکرستان – را شکست داد و خود بر کرمان تسلط یافت . او تمام بلوچستان را به تصرف آورد و جیرفت و طوایف " قفص " را آرام کرد و به فارس لشکر کشید ( آل فضلون ) و در ساحل هرمز با امیر عمان ( شهریاربن تافیل ) ملاقات کرد . سیستان را گرفت و به فرزند خود ایرانشاه سیرد و خود ادعای استقلال کرد . او سیاه خود را تا همدان نیز رساند و در جنگی که با بر ادر زاده خود ملکشاه در نزدیك همدان به قتل رسید ( سال 466 ه.ق. فرزندانش ، كرمانشاه بن قاور د و سلطان بن قاور د ، مدتها در كرمان حكومت كردند . ملكشاه سلجوقي در سال 472 ه.ق. به كرمان لشكر كشيد . تورانشاه نيز با ملكشاه جنگي داشته است . همين تورانشاه بود كه مسجد ملك ( = امام خمینی فعلی ) و کتابخانه و حمام و محله شاه عادل را بنا کرد ایرانشاه ، پسرش که در نیقعده سال 490 ه.ق.به تخت نشسته بود چهار سال بعد به قتل رسید ارسلان شاه بن كرمانشاه و ملك محمد و سلجوقشاه ، هر كدام چندي حكومت راندند و طغر لشاه بن محمد و ملك ارسلان برادرش ، سالها با یکدیگر در زد و خورد بودند . بهرامشاه نیز در این رقابتها شریك بود . ملك ارسلان دوم از فارس كمك خواست و بهرامشاه از خراسان و اتابك ايلدگز نيز در اين رقابتها دخالت كردند ( سال 563 ه.ق ) كرمان محل رقابت خراسان و عراق و فارس شد و غلامان ترك به جان مردم افتادند . محمد شاه بن بهرامشاه و ملك تورانشاه بن طغرل ،هر كدام مدتى حكومت راندند تا در ماه مهر سال 568 ه ق خراجی ( 575 ه ق) طلیعه سپاهیان غز از خراسان به کرمان رسید . اندکی بعد ، به خصوص بعد از قحط و غلایی سخت ، ملك دینار غز از خراسان به كرمان تاخت و حكومت محمد شاه و سلجوقیان كرمان را به پایان رسانید (رمضان سال 581 ه.ق.)

## حكومت غز

يك تيره از غزها به فارس رفتند و تيره ديگر آنان آنان هم به كرمان رسيدند و در آنجا حكومتي را تشكيل دادند . اين حكومت پنجاه سال نيز طول كشيد . غزها به نرماشير و جيرفت و هرموز وسيرجان نيز تاختند (صفر سال 589 ه.ق. ) . پس از مرگ ملك دينار ( ذيقعده سال 591 ه.ق.) پسرش فرخشاه و بعد، عجمشاه پسر ديگر او مدتي در كرمان حكومت راندند تا امراي ايج به كرمان روي آوردند . هر چند نظام الدين شبانكاره اي نيز در سال 601 ه.ق. اسير غزها شد ،اما اندكي بعد سپاهيان خوارزمشاه به سرداري ملك زوزن ، و سپاهيان فارس به سرداري امير عزالدين فضلون ، به كرمان تاختند . اوضاع همچنان آشفته بود تا به سال 619 ه.ق. براق حاجب قراختايي از خراسان به كرمان تاخت و بساط امراي خوارزمي و اتابكان فارس را برچيد و خود سلسله اي ترتيب داد كه به قراختاييان كرمان شهرت يافت .



# سلجوقيان أناتولي

سلجوقيان غرب كه به سلجوقيان روم شهرت يافته اند ، سر سلسله آنان سليمان بن قتلمش بود كه به سال 470 ه.ق. بر غرب تسلط يافت . اندكي فترت حاصل شد تا ملكشاه توانست با جنگ ملازگرد ، كار غرب را يكسره كند . بعد از آن تاريخ ، قليچ ارسلان و داود بن سليمان به حكومت غرب گماشته شدند . سپس ، پسرش ملكشاه تا سال 500 ه.ق و برادرش ركن الدين مسعود تا سال 510 ه.ق. و بالاخره عز الدين قيچ ارسلان ثاني تا سال 551 ه.ق. حكومت راندند . در اين ايام بود كه حكومت سلاجقه روم نيز در شهرهاي گوناگون پراكنده شد.

شهرهايي مثل توقات ، نيكسار ، ابلستان ،قيصريه ، سيواس ،آق سراي ، ملطيه و آنقره هر كدام حكام نيمه مستقل داشتند . عز الدين قليچ ارسلان سوم به سال 600ه ق. درگذشت علاءالدين كيقباد ، پسر كيخسرو ، به سال 616 ه ق. به سلطنت رسيد و در سال 634 ه ق. مسموم شد . اولاد او تا ذيحجه سال 674 ه ق. بر قونيه حكومت مي راندند و از بعض آنان ، مانند قليچ ارسلان چهارم ( فوت سال 732 ه ق. ) سكه هايي نيز باقي است . ولي ، ديگر حكومت غرب از تسلط سلجوقيان خارج شده بود و به تيره ديگر تركان ، يعني خلفاي عثماني ، انتقال يافت





# رئ اتابكان و خوارزمشاهيان

ترتیب اداره مملکت پهناور ایران (بعد از خارج شدن از استیلای عربها) ، به صورتی درآمد که ولایتهای ایران ،کمابیش به حالت نیمه مستقل امور خود را انجام می دادند . این ترتیب حکومت ، به خصوص در اواخر عصر غزنوی و در تمام دوره سلجوقی به صورت چشمگیری توسعه و گسترش یافت. ترکمانان سلجوقی به سبب وسعت ممالکی که به دست آورده بودند ، اداره آن را از حالت تمرکز خارج ساختند ، (به خصوص که خود نیز پایتخت ثابت نداشتند) . سلجوقیان به تناسب رعایت اوضاع زمان ،نیشابور مرو ،اصفهان و اندك زمانی نیز ، بغداد را پایتخت خویش قرار دادند . البته ، این غیر از موقیعت سلجوقیان کرمان و سلجوقیان آناتولی است که هر کدام پایتختهای خاص خود را داشتند ( اگر چه ،آن نیز به نوبه خود کرمان و سلجوقیان آناتولی است که هر کدام پایتختهای خاص خود را داشتند ( اگر چه ،آن نیز به نوبه خود را در جیرفت ( قمادین ) می گذراندند که تا پایتخت زمستانی ، بیش از چهل فرسنگ ( 240 کیلومتر ) فاصله داشت

پادشاهان سلجوقي ، اصولا" در دربار خود ریش سفیدان و مربیاني داشتند که در اداره مملکت با آنان مشورت مي کردند . بعضي از این افراد " اتابك " ( معلم یا مربي ) بعضي امیرز ادگان سلجوقي نیز بودند براي اداره ولایتهاي دور دست گاهي بعضي از این اتابکان را مامور مي ساختند ، چنانکه طغتکین پسر تاج الدوله تتش را در سال 479 ه.ق. مامور دمشق ساختند ، و عماد الدین زنگي ( از غلام زادگان سلطان ملکشاه سلجوقي ) ماموریت موصل را یافت . همچنین ، ایلدگز ( اتابك ارسلان شاه سلجوقي ) به آذربایجان رفت ، وسلغز به فارس و اتابك موید الدین آي آبه به نیشابور و اتابك سام و عزالدین لنگر به یزد فرستاده شدند . بیشتر این اتابکان موقیعت خود را تا زمان حمله مغول به ایران حفظ کرده بودند و بعضي از آنان ،مانند اتابکان فارس و اتابکان آذربایجان ،بعد از مغول نیز تا سالها در ولایتهاي مذکور حکومت داشتند . مهمترین و معروفترین این اتابکان ،اتابکان خوارزم بودند که به خوارزمشاهان و خوارزمشاهیه نیز شهرت یافته اند . است ، نام ناحیتي است در سفلاي جیحون . حدود آن ناحیه از حوالي دریاچه آرال تا سواحل دریاچه خزر و نواحي ایورد ،از شرق در تمام سواحل سیحون ، ادامه مي یافت و پایتخت آن خوارزم خوانده مي شد . این منطقه نزدیك دریاچه آرال وشامل دو قسمت بوده است : قسمت شرقي (کث )که معمولا" ترك نشین بود و این منطقه نزدیك دریاچه آرال وشامل دو قسمت بوده است : قسمت شرقي (کث )که معمولا" ترك نشین بود و این منطقه نزدیك دریاچه آرال وشامل دو قسمت بوده است : قسمت شرقي (کث )که معمولا" ترك نشین بود و در این نواحي گاهي به دو فرسنگ مي رسید . این دو شهر در زمان حمله مغول بیشتر به صورت ویرانه در این نواحي گاهي به دو فرسنگ مي رسید . این دو شهر در زمان حمله مغول بیشتر به صورت ویرانه در این در این نواحي گاهي به دو فرسنگ مي رسید . این دو شهر در زمان حمله مغول بیشتر به صورت ویرانه

درآمدند . معروفترین اتابکان در تاریخ ایران ، اتابکان خوارزمشاهی بودند . اصولا"بعد از اسلام ( به خصوص در زمان غزنویان ) ، حکام خوارزم همان عنوان پیش از اسلام خود ، یعنی خوارزمشاه ر ابه دنیال نام خود داشتند ، چنانکه آلتون تاش در زمان سلطان محمود که حاجب بزرگ او بود و حکومت خوارزم را یافت به همین لقب ملقب گردید . قبل از او نیز مامون و علی بن مامون ومامون بن محمد ، همین عنوان را داشتند . در روزگار سلجوقیان ، انوشتکین غرجه ( که طشت دار سلاطین سلجوقی بود ) به اشاره سلطان ملکشاه سلجوقی به امارت و لایت خوارزم منصوب شد ( 470 ه.ق . ) و در واقع ، خراج و لایت خوارزم مخصوص طشت خانه سلجوقیان بود . . در سال 490 ه.ق . قطب الدین محمد – از او لاد انوشتکین غرجه – به تایید امیر حبشی ( پسر آلتون تاش حکمران خراسان ) به سمت خوارزمشاهی معین شد . او تا سال 522 ه.ق . عنوان حکومت خوارزمشاه را به خود

پسر او ، اتسز ( اتسز = نميرا ، آنكه بايد زنده بماند ) با لقب علاء الدوله هم اين سمت را به ارث يافت . او با سبطان سنجر پادشاه مقتدر سلجوقي در گيري پيدا كرد و سلطان سنجر ( در سالهاي 533 ، 536 و 542 ه.ق. ) سه بار ناچار شد به خوارزم لشكر كشي كند . هر چند در هر سه بار اتسز مغلوب شد ، اما به علت عذر خواهي مورد بخشش قرار گرفت و به دليل ضعف سلطان ، در كار خود ابقاء شد . بعد از اين تاريخ هم كه سلطان سنجر گرفتار شورشهاي داخلي و حملات قراختاييان و غزها در شرق ايران بود ، ديگر فرصت نيافت به خوارزم لشگر كشي كند . از اين پس ،حكومت خوارزمشاهيان در حوزه اي وسيع به صورت مستقل ادامه يافت .



بعد از مرگ انسز ، يسر او – ايل ارسلان – به حكومت رسيد ( 551 ه.ق. ). سيس سلطانشاه – فرزند ايل ارسلان - چند صباحی حکم راند ( 568 ه.ق. ) تااینکه برادرش - علاء الدین تکش - او را از خوارزم بیرون مستقيما" خوارزمشاه خود علاء الدين در سال 569 ه.ق. با مويد الدين أي أبه ( اتابك نيشابور ) به جنگ پرداخت و او را به قتل رساند ِطغانشاه – فرزند موید الدین – هر چند در نیشابور به حکومت نشست ، اما همیشه مورد حمله خوارز مشاهیان قرار داشت. سرانجام ، طغانشاه از ملك دينار غز شكست خورد و حكومت مويديه در نيشابور پايان يافت . جنگهای معروف علاء الدین تکش ، در چند جا یاد شده است : نخستین در نیشابور با سلطانشاه بر ادرش( 585 ه.ق. ) و بار دیگر ،جنگ او با برادر در مرو ( 589 ه.ق.) صورت گرفت . لشگر کشی دیگر او به بخارا براي سركوبي تركان قبچاقي ( 591 ه.ق )انجام شد . هر چند سپاهيان او به علت گرما و تشنگي اغلب هلاك بر گشته خورده شكست سلطان جنگ ديگر او در سال (590 ه.ق.) با سلجوقيان عراق بود كه در حوالي ري با طغرل سوم ( آخرين پادشاه سلجوقی ) جنگید و او را شکست داد . خوارزمشاه پس از آن تا همدان نیز پیش رفت . آن گاه ،همدان و قتلغ اينانج در جنگي كه ميان سپاه خليفه و لشكريان خوارزمشاه در حوالي ري و ساوه به سال 591 ه.ق. روي داد ، لشكر خوارزم تا خوار عقب نشستند . خوارزمشاه در سال 596 ه.ق. پسر خود تاج الدين شاه – را حاكم اصفهان كرد ، و پسر ديگرش – سلطان محمد را حكومت خراسان داد . وي در 19 رمضان سال 596 ه.ق. در گذشت . پس از وی سلطان محمد – پسرش – جانشین پدر شد در زمان این پادشاه ، وضع و لایتهای ایر ان دچار آشفتگی بود . کرمان که به تسلط ملك دینار عز در آمده بود ( اگر چه چند صباحي به تسلط خوارزمشاهيان نيز در امد ) به علت حملات طوايف شبانكاره و اتابكان فارس ، از حيطه تسلط خوارزمشاهي خارج شد ( 599 ه.ق. ) . سلطان غياث الدين (حاكم غور ) به تحريك خليفه " الناصر لدین الله " بر خوارزمشاه شورید و قسمتهایی از خراسان را از ان خود کرد . همچنين ، به تحريك خليفه ، بعضي روساي اسماعيليه از جمله جلال الدين حسن اسماعيلي در قلاع الموت و رودبار ادعاي خود سري كردند . اين رفتار ها باعث شد تا سلطان محمد خوار زمشاه به فتواي جمعي از علماي ماوراء النهر ،نام ناصر خلیفه را از خطبه انداخت و فرمان داد که یکی از سادات حسینی ترمذ را به عنوان خلافت دهند و خطبه به نام او خوانند . سپس در زمستان سال 614 ه.ق. به همراه سپاهي از طريق همدان عازم جنگ با خليفه عباسي شد . اما ، سپاهيانش به علت سرماي شديد در اسد آباد همدان دچار تلفات بسيار شدند و چون در شرق ايران آشفتگيهاي پديد آمده بود ، سلطان محمد به مرو بازگشت ( محرم 615 ه.ق. ) سلطان محمد خوارزمشاه از سال 613 ه.ق. گرفتار حملات طوايف مغول در شرق ايران شده بود ، تا اينكه در سال 615 ه.ق. شهر كاشغر به تصرف مغولان در آمد سلطان هر چند خود را به ماوراء النهر رساند اينكه در سال 615 ه.ق. وي در شوال سال 617 ه.ق. ماه در برابر لشكر مغول قادر به مقاومت نبود و همچنان از برابر آنان مي گريخت . وي در شوال سال 617 ه.ق. در جزيره " آبسكون " ( در درياچه خزر ) بيمار شد و درگذشت . فرزند او جلال الدين منكبرني ، كوشش بسيار كرد كه در برابر مغولان نيرويي فراهم آمورد ، اما توفيق نيافت . او در جنگ پروان ( نزديك كابل ) از لشكر مغول شكست خورد و به سند گريخت . وي در نزديكي سند از چنگيز شكست ديگري خورد و به دهلي رفت تا شايد از امراي آن ديار كه با خانواده خوارز مشاهي قوم خويش بودند كمك بگيرد . اما كار او به جايي نرسيد و از طريق كرمان و فارس خود را به اصفهان و آذربايجان بودند كمك بگيرد . اما كار او به جايي نرسيد و در ديار بكر ، آخرين جنگ با آنان در گرفت و سلطان شكست خورد . در آذربايجان سپاه مغول به او رسيدند و در ديار بكر ، آخرين جنگ با آنان در گرفت و سلطان شكست خورد . در آذربايجان سپاه مغول به او رسيدند و در ديار بكر ، آخرين جنگ با آنان در گرفت و سلطان شكست خورد . در آذربايجان سال 826 ه.ق. ) . بدين ترتيب سلسله خوارزمشاهي پايان يافت .



اتابكان آذربایجان - اتابكان آذربایجان بعد از ایلدگز ، عبارت بودند از : نصر الدین محمد جهان پهلوان ( 568 ه.ق. ) مظفر الدین اوزبك ( 587 ه.ق. ) مظفر الدین اوزبك ( 587 ه.ق. ) مظفر الدین اوزبك ( 587 ه.ق. ) و آخرین آنان ، اتابك قزل ارسلان بن اوزبك معروف به اتابك خاموش بود . ( 622 ه.ق. ) . او به جلال الدین خوارزمشاه تسلیم شد و در الموت به سال 626 ه.ق. در گذشت .

اتابكان فارس يا سلغريان - سنقربن مودود ( كه در خدمت طغرل سلجوقي بود ) به حكومت فارس رسيد و قلعه اصطخر و اشكنواي را مركز حكومت خود قرار داد ( 543 ه.ق.) پس از او ،به ترتيب اتابك زنگي ( 577 ه.ق. ) ،تكله ( 571 ه.ق. ) اتابك سعد ( 591 ه.ق. ) ابوبكر و محمد به حكومت رسيدند و آخرين آنان ، ابش خاتون بود كه از سال 662 ه.ق. تا سال 686 ه.ق. حكومت راند . اين حكومت توسط امراي مغول منقرض شد .

اتابكان لرستان – اتابكان لرستان بزرگ يا امراي هزار اسبي ، از حدود سال 543 ه.ق. به حكومت رسيدند . معروفترين آنان افراسياب بود كه در زمان غازان خان شهرتي داشت . پايتخت آنان ايذج بود و قلمروشان تا حدود بصره و شوشتر و اصفهان توسعه پيدا كرد . حكومت اين اتابكان در زمان مغولان نيز ادامه داشت . سرانجام ، در زمان تيمور به وسيله ابراهيم بن شاهرخ منقرض شدند ( 827 ه.ق. ) . اتابكان لر كوچك هم كه شهرتي يافتند ،محلي متمركز نداشتند و اغلب بيلاق و قشلاق مي كردند . معروفترين ايشان ، شجاع الدين خورشيد نام داشت ( 580 ه.ق ). قلمرو آنان گاهي تا حدود بغداد نيز كشيده مي شد. حكومت آنان تا روزگار صفويه ادامه داشت و بيش از بيست امير داشته اند و در زمان شاه تهماسب صفوي منقرض شدند . ( 949 ه.ق ) .

اتابكان شام – اتابكان جزيره و شام با حكومت اتابك عماد الدين زنگي ( پسر آق سنقر ، حاجب يكي از غلامان ملكشاه ) شروع شد . ( 478 ه.ق. ). او در حلب حكومت يافت و بيشتر در جنگهاي صليبي با مسيحيان در نبرد

بود . پسر انش ، نور الدین محمود و سیف الدین غازی ، سالها در موصل حکومت راندند. سر انجام ، مغول بر جزیره و شام دست یافت و خاندان زنگی موصل منقرض شد .

اتابكان موصل – اتابكان موصل ،معروف به امراي بك تكين ، از جانب عماد الدين زنگي به حكومت سنجار برگزيده شدند و حران ، تكريب و اربل جزو حكومت آنان بود . ( از 539 ه.ق. تا 630 ه.ق. ) . معروفترين آنان ، مظفر الدين كوكبوري نام داشت كه با صلاح الدين ايوبي معاصر بود . حكومت آنان در زمان حمله مغولان خاتمه يافت .





# ر المجان و خوارزمشاهیان

ترتیب اداره مملکت پهناور ایران (بعد از خارج شدن از استیلای عربها) ، به صورتی درآمد که ولایتهای ایران ،کمابیش به حالت نیمه مستقل امور خود را انجام می دادند . این ترتیب حکومت ، به خصوص در اواخر عصر غزنوی و در تمام دوره سلجوقی به صورت چشمگیری توسعه و گسترش یافت ترکمانان سلجوقی به سبب وسعت ممالکی که به دست آورده بودند ، اداره آن را از حالت تمرکز خارج ساختند ، ( به خصوص که خود نیز پایتخت ثابت نداشتند ) . سلجوقیان به تناسب رعایت اوضاع زمان ،نیشابور مرو ،اصفهان و اندك زمانی نیز ، بغداد را پایتخت خویش قرار دادند . البته ، این غیر از موقیعت سلجوقیان کرمان و سلجوقیان آناتولی است که هر کدام پایتختهای خاص خود را داشتند ( اگر چه ،آن نیز به نوبه خود کرمان و بده عنوان مثال ،سلجوقیان کرمان هفت ماه گرم از سال را در کرمان ( بردسیر ) و پنچ ماه سرد را در جیرفت ( قمادین ) می گذر اندند که تا پایتخت زمستانی ، بیش از چهل فرسنگ ( 240 کیلومتر ) فاصله داشت

پادشاهان سلجوقي ، اصولا" در دربار خود ریش سفیدان و مربیاني داشتند که در اداره مملکت با آنان مشورت مي کردند . بعضي از این افراد " اتابك " ( معلم یا مربي ) بعضي امیر زادگان سلجوقي نیز بودند براي اداره ولایتهاي دور دست گاهي بعضي از این اتابکان را مامور مي ساختند ، چنانکه طغتکین پسر تاج الدوله تتش را در سال 479 ه.ق مامور دمشق ساختند ، و عماد الدین زنگي ( از غلام زادگان سلطان ملکشاه سلجوقي ) ماموریت موصل را یافت . همچنین ، ایلدگز ( اتابک ارسلان شاه سلجوقي ) به آذربایجان رفت ، وسلغز به فارس و اتابک موید الدین آي آبه به نیشابور و اتابک سلم و عزالدین لنگر به یزد فرستاده شدند . بیشتر این اتابکان موقیعت خود را تا زمان حمله مغول به ایران حفظ کرده بودند و بعضي از آنان ،مانند اتابکان فارس و اتابکان آذربایجان ،بعد از مغول نیز تا سالها در ولایتهاي مذکور حکومت داشتند . مهمترین و معروفترین این اتابکان ،اتابکان خوارزم بودند که به خوارزمشاهان و خوارزمشاهیه نیز شهرت یافته اند . معمورین این اتابکان ،اتابکان خوارزم بودند که به خوارزمشاهان و خوارزمشاهیه نیز شهرت یافته اند . است ، نام ناحیتي است در سفلاي جیحون . حدود آن ناحیه از حوالي دریاچه آرال تا سواحل دریاچه خزر و نواحي ابیورد ،از شرق در تمام سواحل سیحون ، ادامه مي یافت و پایتخت آن خوارزم خوانده مي شد . این منطقه نزدیك دریاچه آرال وشامل دو قسمت بوده است : قسمت شرقي (کث )که معمولا" ترك نشین بود و قسمت غربي رودخانه که اورگنج خوانده مي شد و فارس زبانان در آنجا ساکن بودند . پهناي رودخانه جیحون قسمت غربي رودخانه که اورگنج خوانده مي شد و فارس زبانان در آنجا ساکن بودند . پهناي رودخانه جیحون

در این نواحی گاهی به دو فرسنگ می رسید . این دو شهر در زمان حمله مغول بیشتر به صورت ویرانه درآمدند . معروفترین اتابکان در تاریخ ایران ، اتابکان خوارزمشاهی بودند . اصولا"بعد از اسلام ( به خصوص در زمان غزنویان ) ، حکام خوارزم همان عنوان پیش از اسلام خود ، یعنی خوارزمشاه ر ابه دنیال نام خود داشتند ، چنانکه آلتون تاش در زمان سلطان محمود که حاجب بزرگ او بود و حکومت خوارزم را يافت به همين لقب ملقب گرديد . قبل از او نيز مامون و علي بن مامون ومامون بن محمد ، همين عنوان را داشتند . در روزگار سلجوقیان ، انوشتکین غرجه ( که طشت دار سلاطین سلجوقی بود ) به اشاره سلطان ملكشاه سلجوقي به امارت ولايت خوارزم منصوب شد ( 470 ه.ق . ) و در واقع ، خراج ولايت خوارزم طشت سلجوقيان خانه در سال 490 ه.ق. قطب الدين محمد – ازاولاد انوشتكين غرجه – به تاييد امير حبشي ( پسر التون تاش حكمران خراسان ) به سمت خوارزمشاهي معين شد . او تا سال 522 ه.ق. عنوان حكومت خوارزمشاه را به اختصاص پسر او ، اتسز ( اتسز = نميرا ، أنكه بايد زنده بماند ) با لقب علاء الدوله هم اين سمت را به ارث يافت . او با سبطان سنجر پادشاه مقتدر سلجوقي در گيري پيدا كرد و سلطان سنجر ( در سالهاي 533 ، 536 و 542 ه.ق. ) سه بار ناچار شد به خوارزم لشکر کشی کند . هر چند در هر سه بار اتسز مغلوب شد ، اما به علت عذر خواهی مورد بخشش قرار گرفت و به دلیل ضعف سلطان ، در کار خود ابقاء شد بعد از این تاریخ هم که سلطان سنجر گرفتار شورشهای داخلی و حملات قراختاییان و غزها در شرق ایران بود ، دیگر فرصت نیافت به خوارزم لشگر کشی کند . از این پس ،حکومت خوارزمشاهیان در حوزه ای وسيع به صورت مستقل ادامه يافت.



بعد از مرگ اتسز ، پسر او – ایل ارسلان – به حکومت رسید ( 551 ه.ق. ). سپس سلطانشاه – فرزند ایل ارسلان – چند صباحی حکم راند ( 568 ه.ق. ) تااینکه برادرش – علاء الدین تکش – او را از خوارزم بیرون خوارزمشاه مستقيما" خود علاء الدين در سال 569 ه.ق. با مويد الدين أي آبه ( اتابك نيشابور ) به جنگ پرداخت و او را به قتل رساند ِطغانشاه – فرزند موید الدین – هر چند در نیشابور به حکومت نشست ، اما همیشه مورد حمله خوارزمشاهیان قرار داشت. سرانجام ، طغانشاه از ملك دينار غز شكست خورد و حكومت مويديه در نيشابور پايان يافت . جنگهای معروف علاء الدین تکش ، در چند جا یاد شده است : نخستین در نیشابور با سلطانشاه برادرش( 585 ه.ق. ) و بار دیگر ،جنگ او با برادر در مرو ( 589 ه.ق.) صورت گرفت . لشگر کشی دیگر او به بخارا براي سركوبي تركان قبچاقي ( 591 ه.ق )انجام شد . هر چند سپاهيان او به علت گرما و تشنگي اغلب هلاك شكست سلطان برگشته خورده جنگ دیگر او در سال (590 ه.ق.) با سلجوقیان عراق بود که در حوالی ری با طغرل سوم ( آخرین یادشاه سلجوقی ) جنگید و او را شکست داد . خوارزمشاه پس از آن تا همدان نیز پیش رفت . آن گاه ،همدان و را اينانج قتلغ به اصفهان سيرد. در جنگی که میان سپاه خلیفه و لشکریان خوارزمشاه در حوالي ري و ساوه به سال 591 ه.ق. روي داد ، لشكر خوارزم تا خوار عقب نشستند . خوارزمشاه در سال 596 ه.ق. پسر خود تاج الدين شاه – را حاكم اصفهان كرد ، و پسر ديگرش – سلطان محمد را حكومت خراسان داد . وي در 19 رمضان سال 596 ه.ق. در گذشت <sub>.</sub> پس از و*ي* سلطان محمد – پسرش – جانشين پدر شد در زمان اين پادشاه ، وضع و لايتهاي اير ان دچار اشفتگي بود . كرمان كه به تسلط ملك دينار عز در امده بود ( اگر چه چند صباحی به تسلط خوارزمشاهیان نیز در آمد ) به علت حملات طوایف شبانکاره و اتابکان فارس ، از حيطه تسلط خوارزمشاهي خارج شد ( 599 ه.ق. ) . سلطان غياث الدين (حاكم غور ) به تحريك خليفه " الناصر لدین الله " بر خوارزمشاه شورید و قسمتهایی از خراسان را از آن خود کرد . همچنین ، به تحریك خلیفه ، بعضي روساي اسماعیلیه از جمله جلال الدین حسن اسماعیلی در قلاع الموت و رودبار ادعاي خود سري كردند . اين رفتار ها باعث شد تا سلطان محمد خوار زمشاه به فتواي جمعي از علماي

ماوراء النهر ،نام ناصر خلیفه را از خطبه انداخت و فرمان داد که یکی از سادات حسینی ترمذ را به عنوان خلافت دهند و خطبه به نام او خوانند . سپس در زمستان سال 614 ه.ق. به همراه سپاهی از طریق همدان عازم جنگ با خلیفه عباسی شد . اما ، سپاهیانش به علت سرماي شدید در اسد آباد همدان دچار تلفات بسیار شدند و چون در شرق ایران آشفتگیهای پدید آمده بود ، سلطان محمد به مرو بازگشت ( محرم 615 ه.ق. ) سلطان محمد خوارزمشاه از سال 613 ه.ق. گرفتار حملات طوایف مغول در شرق ایران شده بود ، تا اینکه در سال 615 ه.ق. شهر کاشغر به تصرف مغولان در آمد. سلطان هر چند خود را به ماوراء النهر رساند ، اما در برابر لشكر مغول قادر به مقاومت نبود و همچنان از برابر آنان مي گريخت . وي در شوال سال 617 ه.ق. در جزیره " آبسکون " ( در دریاچه خزر ) بیمار شد و درگذشت فرزند او جلال الدین منکبرنی ، کوشش بسیار کرد که در برابر مغولان نیرویی فراهم آمورد ، اما توفیق نیافت . او در جنگ پروان ( نزدیك كابل ) از لشكر مغول شكست خورد و به سند گریخت <sub>.</sub> وي در نزدیكی سند از چنگیز شکست دیگری خورد و به دهلی رفت تا شاید از امرای آن دیار که با خانواده خوارز مشاهی قوم خویش بودند کمك بگیرد . اما كار او به جایی نرسید و از طریق كرمان و فارس خود را به اصفهان و آذربایجان رساند . در 28 رمضان سال 627 ه.ق. از سلطان علاء الدين كيقباد ( از سلاجقه روم ) در ارزنجان شكست خورد . در آذربایجان سپاه مغول به او رسیدند و در دیار بکر ، آخرین جنگ با آنان در گرفت و سلطان شکست خورد . او از جنگ جان به سلامت برد ، اما در میافارقین به صورتی ناگهانی به دست جمعی از کردان به قتل رسيد (نيمه شوال سال 628 ه.ق. ) . بدين ترتيب سلسله خوارز مشاهي پايان يافت .



اتابكان آذربایجان - اتابكان آذربایجان بعد از ایلدگز ، عبارت بودند از : نصر الدین محمد جهان پهلوان ( 568 ه.ق. ) ، مظفر الدین قزل ارسلان ( 582 ه.ق. ) نصر الدین ابوبكر ( 587 ه.ق. ) مظفر الدین اوزبك ( 607 ه.ق. ) . او به جلال ه.ق. ) و آخرین آنان ، اتابك قزل ارسلان بن اوزبك معروف به اتابك خاموش بود . ( 622 ه.ق. ) . او به جلال الدین خوارزمشاه تسلیم شد و در الموت به سال 626 ه.ق. در گذشت .

اتابكان فارس يا سلغريان - سنقربن مودود (كه در خدمت طغرل سلجوقي بود) به حكومت فارس رسيد و قلعه اصطخر و اشكنواي را مركز حكومت خود قرار داد ( 543 ه.ق.) پس از او ،به ترتيب اتابك زنگي ( 577 ه.ق.) ،تكله ( 571 ه.ق.) اتابك سعد ( 591 ه.ق.) ابوبكر و محمد به حكومت رسيدند و آخرين آنان ، ايش خاتون بود كه از سال 662 ه.ق. تا سال 686 ه.ق. حكومت راند . اين حكومت توسط امراي مغول منقرض شد .

اتابكان لرستان – اتابكان لرستان بزرگ يا امراي هزار اسبي ، از حدود سال 543 ه.ق. به حكومت رسيدند . معروفترين آنان افراسياب بود كه در زمان غازان خان شهرتي داشت . پايتخت آنان ايذج بود و قلمروشان تا حدود بصره و شوشتر و اصفهان توسعه پيدا كرد . حكومت اين اتابكان در زمان مغولان نيز ادامه داشت . سرانجام ، در زمان تيمور به وسيله ابراهيم بن شاهرخ منقرض شدند ( 827 ه.ق. ) . اتابكان لر كوچك هم كه شهرتي يافتند ،محلي متمركز نداشتند و اغلب بيلاق و قشلاق مي كردند . معروفترين ايشان ، شجاع الدين خورشيد نام داشت ( 580 ه.ق ). قلمرو آنان گاهي تا حدود بغداد نيز كشيده مي شد. حكومت آنان تا روزگار صفويه ادامه داشت و بيش از بيست امير داشته اند و در زمان شاه تهماسب صفوي منقرض شدند . ( 949 ه.ق. ) .

اتابكان شام – اتابكان جزيره و شام با حكومت اتابك عماد الدين زنگي ( پسر آق سنقر ، حاجب يكي از غلامان ملكشاه ) شروع شد . ( 478 ه.ق. ). او در حلب حكومت يافت و بيشتر در جنگهاي صليبي با مسيحيان در نبرد

بود . پسرانش ، نور الدین محمود و سیف الدین غازی ، سالها در موصل حکومت راندند. سرانجام ، مغول بر جزیره و شام دست یافت و خاندان زنگی موصل منقرض شد .

اتابكان موصل – اتابكان موصل ،معروف به امراي بك تكين ، از جانب عماد الدين زنگي به حكومت سنجار برگزيده شدند و حران ، تكريب و اربل جزو حكومت آنان بود . ( از 539 ه.ق. 1 معروفترين آنان ، مظفر الدين كوكبوري نام داشت كه با صلاح الدين ايوبي معاصر بود . حكومت آنان در زمان حمله مغولان خاتمه يافت .





'n

موقعیت نا مساعد اقتصادی ، از دیاد نفوس و بدی آب و هوا ،آسیای مرکزی را همواره به مهاجرت وامی داشته و این حرکتها در دو جهت صورت می گرفته است : اول ، مهاجرت به جنوب که باعث تشکیل دولتهای مختلف در چین گردید . دوم ، مهاجرت به غرب که در دو سوی شمال و جنوب دریای خزر انجام می شد . راه شمال خزر همیشه مورد استفاده اقوام آسیای مرکزی در طول تاریخ بوده است ، ولی راه جنوب خزر ،به سبب وجود حکومتهای مقتدر ایرانی ، تا انقراض ساسانیان به دست عربها ،مسدود ماند با گسترش تدریجی اسلام در این قلمرو و قبول آن به وسیله همین اقوام ،راه جنوب خزر نیز برای ورود آنان گشوده شد . اقتصاد شبانی حاکم بر این نواحی ، ضعیف شدن حاکمیتهای مراکز تمدن ، گسترش کشاورزی و محاصره شدن صحرانشینان ، راهی برای آنان جز حرکت به سوی مراکز تمدن و ثروت باقی نگذاشت . علت سیاسی نیز در حملات صحرانشینان موثر بوده ، ولی نیاز اقتصادی عامل اصلی حرکتها بوده است. این حملات تا قرن شانزدهم میلادی ادامه داشت ، اما بعد از آن دیگر صورت نگرفت . زیرا با پیدایش اسلحه آتشین ، مراکز تمدن قدرت یافتند و تقویبا" به عمر حاکمیت صحرانشینان در تاریخ خاتمه دادند .



مشكلات زندگي ، صحرانشينان را مجبور مي كرد كه از راههاي ديگري نيز شكل زندگي خود را بهبود بخشند و تجارت ، يكي از راههاي مهم كسب در آمد براي همين اقوام بوده است . راه ابريشم درآمد قابل توجهي براي صحرانشينان تامين مي كرد . اين درآمد ، تنها صرف تامين امنيت و راحتي كاروانها نمي شد،

بلکه محافظت از کاروانها در طول راهها هم به عهده صحرانشینان بود چنگیز در اوایل قرن سیزدهم میلادی ( هفتم هجری قمری ) اتحاد قبیله ای خود را تکمیل و امنیت راههای تجاري قلمرو خود را تامين نمود . سپس براي تامين اقتصاد قبايل زير فرمان خود حركت را أغاز كرد . حملات اوليه چنگيز به کشور چين بود که با سقوط پکن ( خانباليق ) پايان يافت . وي ادامه تسخير چين را به عهده امراء و جانشینان خود گذاشت و متوجه غرب گردید. چنگیز برای گشودن راه ارتباط تجاری غرب که برای اقوام آسیای مرکزی نقش حیاتی داشت با ایجاد روابطه با خوارزمشاهیان در صدد گشودن این راهها برآمد . ولی ، عملکرد نادرست خوارزمشاهیان باعث حملات زود رس مغول به دنیای غرب گردید . حملات مغول ( همانند سایر اقوام آسیاي مرکزي ) در دو سوي شمال و جنوب خزر دنبال شد. در حملات اوليه مغول ، خراسان ويران گرديد . حملات بعدي مغول در زمان جانشينان چنگيز دنبال شد . پس از نابودي آخرین مقاومت خوارزمشاهیان و تصرف نواحی قفقاز ، ارمنستان و گرجستان ، به آناتولی توجه شد . مغولان در نبرد مشهور " كوسه داغ " در 14 محرم سال 641 ه.ق. پس از شكست دادن سلجوقيان أناتولي به استقلال أنان خاتمه دادند . سلجوقيان أناتولي ، از اين تاريخ تا متلاشي شدن كامل أنان در اوايل قرن هشتم هجري ، تنها به صورت یك حكومت تابع به موجودیت خود ادامه دهند حمله به روسیه نیز به فرماندهی با تو – فرزند جوجی – از سال 627 تا 640 ه.ق. ادامه یافت . بدین ترتیب ،از رودخانه ایرتیش تا کوههای کارپات زیر نفوذ اولوس جوجی در امد امراي مغول در راس قواي نظامي خود ، دشتهاي مغان واران را در مسير سفلاي رودخانه ارس وكورا اقامتگاه قرار دادند ، زیرا تامین علوفه در این قلمرو از سایر نقاط مناسبتر بود. به همین سبب ، ایلخانان نیز پس از مستقر شدن در ایران در این منطقه اقامت گزیدند و از همین مرغزاران شمال شرقی آذربایجان بود که حكمراني ايران يك قرن با مرگ اوگتاي – جانشين چنگيز – كشور گشايي مغول عملا" متوقف شده بود . با بركناري فرزندان اوگتاي و قدرت يافتن فرزندان تولي به كمك فرزندان جوجي ، منكو فرزند تولي به مقام خاني برگزيده شد. منكو در قوريلتاي ( مجلس مشورتي ) سال 651 ه.ق. در كنار " اونون " تصميم گرفت كه يكي از برادرانش ( موسوم به قوییلاي ) را مامور فتح بقیه چین کند و برادر دیگرش ، هولاکو ، را به ایران بفرستد تا پس از فتح مراکز اسماعیلیه و بغداد ، که دو کانون سیاسي ومذهبي خطر ساز براي حاکمیت مغولان بودند ، به خصوص اسماعیلیه که به علت در دست داشتن قلاع مستحکم در مسیر راههای تجاری، امنیت راهها را مختل کرده بودند ، فتوحات مغول را در بين النهرين و سوريه دنبال كند . خانهاي أسياي مركزي – تا استقرار ايلخانان در ايران – مركزي براي اداره امور خراسان و مازندران داير نموده بودند ( طوس ) . از اين كانون بود كه دولتمردان ايراني نظير خاندان جويني با استفاده از عدم أكاهي مغولان به مملكت داري، وارد دستگاه مغولان

هو لاكو با ورود به ايران ، در سال 654 ه.ق. ( 1256 م. ) مراكز اسماعيليه و در سال 656 ه.ق. ( 1258 م.) بغداد را تصرف نمود و در ادامه پیشروي خود به سوي غرب ، وارد سوریه گردید . پس از تصرف شهر هاي حلب و دمشق در سال 658 ه.ق. در محلى به نام " عين جالوت " از سلاطين مماليك مصر ، كه پس از سقوط بغداد به بزرگترین کانون سیاسی – مذهبی مسلمانان تبدیل شده بودند ، شکست خورد . پس از این نبرد ، حدود قلمرو هلاكو با مماليك روشن گرديد . سوريه و فلسطين در دست مماليك باقي ماند و ساحل غربي رود خانه طرفين تشكيل مغولان ایران به علت تابعیت خود نسبت به خان بزرگ مغول ، نام ایلخان ( تابع خان ) بر خود گذشتند . به دلیل محصور شدن ایلخانان در مشرق به وسیله اولاد جغنای در مرزهای ماوراء النهر و ترکستان شرقی و غربی که رودخانه جیحون ( آمودریا ) همیشه سرحد بین متصرفات این دو خانوادگی بود و از طرف جنوب شرقی به رود سند و پنجاب که در زمان چنگیزخان به تصرف مغولان درامده بود ، و از سوی شمال غربی به قفقاز و مرزهاي در بند كه توسط فرزندان جوجي اداره مي شد . ادامه پيشروي انان براي كشودن قلمرو جديد و برقراري راه ارتباطي شرق دور با شرق مديترانه غير ممكن گرديد . ولى ، مرزهاي اولاد چنگيز با هيچ معاهده اي مشخص نشده بود و با وجود تقسيماتي كه خود چنگيز انجام داد ، حكومت گسترده او تنها به عنوان دولتي شمرده مي شد كه از نظر قانون صحرانشينان ، سهم تمام اولادخان بود عدم موفقیت مغولان در مقابل ممالیك ، نزدیكی آنان را به دنیای مسیحیت كه از قرنها قبل در میان مغولان نفوذ کرده بودند چنانکه بسیاری از زنان خانها از قبایل مسیحی مغول وترك بودند ) مهیا ساخت . دنیای مسیحیت نیز به علت شکست در مقابل ممالیك و از دست دادن شهر های شرق مدیترانه در جنگهای صلیبی – به علت وجود دشمن مشترك – به مغولان نزديك شد . مكاتبات دنياي غرب با مغولان و اعزام مداوم سفرا به دربار یکدیگر در ادامه این سیاست بود که در زمان جانشینان هولاکو نیز (حتی پس از قبول اسلام) همواره ادامه یافت . اما به علت نبودن اتحاد میان دول اروپایی و ضعیف شدن ایلخانان همکاری فرزندان جوجی با ممالیك و حملات فرزندان جغتاي از شرق ( به خصوص پس از اسلام آوردن فرزندان جوجي و جغتاي )

ايلخانان مواجه شكست احاطه شدن ایلخانان به وسیله دنیای اسلام متوقف شدن حرکت آنان و بروز مشکلات اقتصادی ایشان را مجبور به قبول اسلام و انجام بعضي از اصلاحات اقتصادي ، اجتماعي و تجاري نمود . اين دگرگوني باعث برچیده شدن رسوم قبلی مغولان گردید . حتی غازان نیز پس از قبول اسلام نام " محمود را انتخاب کرد و عناوين خانهاي بزرگ را از سكه ها حذف و خود را از تابعيت آنان رها ساخت . تسامح ديني مغولان سقوط بغداد وجود دولتمردان بزرگ ایران در دربار مغول وجود دانشمندانی که در کانونهای امن از حملات مغول جان سالم به دربرده بودند ،بالاخره ،علاقه مغولان به بعضي از علوم نظير نجوم طب و تاريخ نگاري زمينه ایلخانان مهیا را در زمان دانشها این امر تا آنجا قوت یافت که بزرگترین رصد خانه عالم اسلامی در زمان هولاکو در مراغه احداث گردید همچنین ،با ارزشترین کتب تاریخی ،در زمان مغول نوشته شده . قبول اسلام و جذب شدن مغولان در فرهنگ برتر ایرانی تمایل آنان را به تشیع بیشتر نمود . قبول تشیع از طرف اولجایتو و احداث بناهای با عظمتی در شهرهاي مراغه تبريز و سلطانيه باعث فراموشي تدريجي أداب و رسوم مغولي و شروع پيوستگي تركان و یکي ايران در ایشان شدن ضعیف شدن حاکمیت مغول و شورش امرای ترك و مغول در آناتولی و سرکوبی آنان همچنین مهاجرت بی وقفه تركان به أناتولي كه پس از نبرد ملازگرد ( 1071 ه.ق. ) أغاز شده بود و همواره ادامه داشت و زمينه بعدي آنان را به دنياي فراهم مسيحيت حاكميت نيرومند ايلخانانبا أمدن هو لاكو به ايران أغاز شد و مرگ ابو سعيد ، فرزند اولجايتو در سال 736 ه ق به پایان رسید . در زمان آخرین ایلخان ، مملکت با جنگهای داخلی تهدید می شد . جوانی و بی تجربگی ابو سعید و شکل گیری حکومتهای مقتدر محلی که پس از واگذاری اراضی به امرا و حکام قدرت گرفته بودند و عدم نیاز به قدرت مرکزی و همچنین به طریقتهای مختلف امکان فعالیت داد . از این تاریخ دو خاندان خویشاوند امیر چوپان در تبریز و آل جلایر در بغداد قدرت گرفتند و شروع به مبارزه نمودند. همچنین با اینکه بسیاری از شاهزادگان مغول و شاهزاده خانمی هم به عنوان خان از طرف امرای مقتدر به حکومت رسیدند اما حكومت ايلخانان عملا" به پايان خود رسيده بود . قلمروهاي دور از مركز نظير آسياي صغير ارمنستان هرات از جدا مغول حكومت حكومتهاي محلي زيادي در ايران قدرت را به دست گرفتند . آذربايجان مورد حمله آلتين اردو ( اردوي زرين )قرار گرفت . ایران نیز در درگیریهای حکومتهای محلی ، با مشکلات زیادی مواجه شد . تمایلات گریز از مرکز زمینداران بزرگ و مبارزه آنان باب یکدیگر به منظور کسب قدرت و گسترش نهضتهای مردمی منجر به سقوط كامل ايلخانان در سال 754 ه.ق. گرديد . ارزيابي عواقب و نتايج حملات مغول در سه مرحله به مرحله اول ( از سال 617 تا 689 ه.ق. ) : انحطاط عظيم اقتصاد ايران تقليل مساحت اراضي مزروعي ، مهجرت توده ها ، سقوط زندگی شهري ، تجدید تقسیم اراضی ، رشد دامداري و گرایش به سوي اقتصاد مرحله دوم ( از سال 694 تا سال 726 ه.ق. ) : رونق كشاورزي بر اثر اصلاحات غازان خان و جانشينانش ،تثبیت میزان مالیات ، پذیرفتن سنن ایرانی ، گسترش اراضی خصوصی به زیان اراضی دولتی . مِرحله سوم ( از سال 726 تا 782 ه.ق. ) : از همِ پاشيدگي مركزيت طلبي ، شروع جنگهاي خانگي ، باز . گشت مجدد هرج و مرج ، و گسترش قیامها*ی روستابیان و* کشاورزان در زمینه فرهنگی نیز با شکل گیری دولت ایلخانی روابط بین ممالك اسلامی مرکز و مغرب آسیا با چین رو به افزايش نهاد . با ارتباط ايران و چين ، بسياري از دانشها و هنرهاي طرفين نيز مبادله گرديد . به عنوان مثال مي توان از نفوذ معماري عهد سلاجقه و بني عباس در چين و همچنين ،تاثير معماري چيني در ايران ( به خصوص در زمینه شکل گنبد ها ،و رنگ آبي شفاف در کاشي کاري ) نام برد با تشکیل حکومت گسترده و یکیارچه مغول از اقیانوس کبیر تا مدیترانه و ارتباط نزدیك مغولان با دنیای مسیحیت ، امکان ارتباط شرق به غرب تامین گردید و این امر سبب شد که اروپاییان از دانش و امکانات شرق

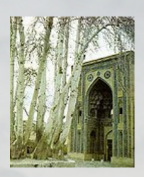


آگاهی بیابند و در صدد پیدا کردن راهی غیر از قلمرو اسلامی برآیند <sub>.</sub> در پی این هدف ،راه شرق توسط

اروپاییان از طریق دریا گشوده شد.

امیر تیمور گورکانی مینان تیمور

در سال 736 ه.ق. كه ابو سعيد ( ايلخان جوان و نيرومند مغول ) در گذشت حكومت ايلخانان دچار هرج و مرج گذشت در جنوب سمرقند فرزندي زاده شد مرج گرديد در همين زمانها ،خانداني از ايل " بر لاس " در شهر كش واقع در جنوب سمرقند فرزندي زاده شد كه تيمور نام گرفت .( تيمور يا " تمر " يا " دمر " در تركي به معناي آهن است ) .



وي بنيانگذار سلسله شد كه از حدود سال 772 تا 911 ه.ق. دوم آورد و در تاريخ ايران به نام " سلسله سلاطين تيموري " يا " گوركانيان " يا "تيموريان " شهرت يافت . بعدها كه مورخان نسب نامه اي براي او درست كردند ، نسب او را به امير " قراجارنويان " برلاس از خاندان چنگيز خان رساندند ،ولي هيچ دليلي بر صحت اين ادعا در دست نيست . هنگام تولد تيمور، بلاد ماوراء النهر چون ديگر سرزمينهاي تحت حكومت اعقاب چنگيز ، سخت ير آشوب و

هنگام تولد تيمور، بلاد ماوراء النهر چون ديگر سرزمينهاي تحت حكومت اعقاب چنگيز ، سخت پر آشوب و مشوش بود ، بود ، و دوران جواني او در اين آشوبها سپري گرديد . وي در اين سالها به آموختن فنون سپاهيگري و سواري و شكار و تيراندازي مشغول شد . با اين حال ، حوادث زندگانيش تا حدود بيست و چهار سالگي چندان روشن نيست . اول بار او را در سال 762 ه.ق. جزو همراهان امير حاجي بر لاس مي يابيم كه از برابر سپاه تغلق تيمور (حكمران كاشغر ، و از بازماندگان جغتاي يكي از فرزندان چنگيز ) به خراسان گريخت

پس از آن ، تیمور به خدمت تغلق تیمور در آمد و از سوی او به حکومت شهر کش منصوب گردید . با مراجعت تغلق تیموري به کاشغر تیمور در قلمرو حکومتي خود ، استقلال یافت و به تدریج سیطره خود را بر سرزمینهای اطراف گسترش داد . در این روزگار بود که امیر قزغنی ( پسر امیر مسلای پسر امیر قزغن ) كه از كشته شدن عموي خود ، امير عبد الله ، به دست امير بيان سلدوز رنجيده خاطر بود و قصد گرفتن انتقام داشت ،به ماوراء النهر أمد و امير بيان را مغلوب و منهزم ساخت . جمعي از عمراي منطقه از جمله تيمور بدو بیوستند و از جانب او به حکومت شهرها و بلاد ماوراء النهر منصوب شدند . در این میان تیمور هم به حکومت شهر کش نامزد گردید . از این گذشته ، تیمور خواهر امیر حسین ( اولجای تركان ) را به زني گرفت و اين امر خود ، بر اعتبار او افزود . لقب " گوركان " هم كه در تركي به معناي داماد است ، از همین ازدواج برای تیمور حاصل شد و عنوان او و سلسله اش قرار گرفت . اندكي بعد ،تغلق تيمور براي بار دوم به ماورء النهر لشكر كشيد و امير حسين را مغلوب نمود . تيمور باز به خدمت تغلق تیمور درآمد و در حکومت شهر کش مستقر گردید . اما تیمور که چند روزی امارتی فراتر از محدوده ، شهرکش یافته و در ماوراء النهر شهرت و قدرتی به دست آورده بود ، دیگر به حکومت این شهر خرسند نبود . از این رو ، با امیر حسین برادر زن خود ، همراه گردید و به خوارزم و خراسان رفت . و چون در سرگردان آواره و بود تعقیب او تيمور این دوران سرگردانی برای وی بسیار دشوار و پر حادثه بود ، تا آنجا که در سیستان ،در حین کشمکش و جنگ و جدال با مردم و احتمالا"به علت دزدي يا راهزني ،از ناحيه پا و شانه راست زخمي توان فرسا برداشت که آثار آن تا پایان عمر باقی ماند . به همین علت او را " لنگ " خواندند و هم اکنون نیز در اروپا به دارد شهرت تيمورلنگ ) تامرلان پس از التیام جراحات ،تیمور باز به همراه امیر حسین به ماوراء النهر تاخت و سمرقند را متصرف شد ( سال 763 ه.ق.) . هر چند اندكي بعد الياس خواجه توانست أن دو را شكست دهد ( جنگ لاي ) ، ولي بر سمرقند دست نیافت . دیری نگذشت که میان این دو امیر رقابت در گرفت و دوستی آنان به دشمنی مبدل گردید . به خصوص که الجاي ترکان ( زن تيمور و خواهر امير حسين ) نيز در اين ميان در گذشت و آخرين رشته ارتباط بین آن دو امیر بلند پرواز گسسته شد . سرانجام امیر در این مبارزه پیروز شد و در ماه رمضان سال 771 ه.ق. امیر حسین با دو پسرش کشته شدند. تیمور پس از پیروزی بر رقیب ، قوریلتا ، ( شورا ) یی مرکب از علما و امرا و وجوه و اعيان ماوراء النهر تشكيل داد كه در اين قوريلتا ، تيمور به سلطنت انتخاب شد إين سال ( 771 ه.ق. ) ر امي توان سال آغاز سلطنت مستقل و مبدا" تاسيس سلسله تيموريان دانست . تيمور كه تنها به حكومت ماوراء النهر سر فرود نمي أورد ،همراه به سرزمينهاي اطراف خود دست اندازي مي كرد . وي در خلال سالهاي 773 ه.ق. تا 781 ه.ق. چهار بار به خوارزم لشكر كشيد و سرانجام آن ايالت را ضميمه ممالك خويش ساخت . در ضمن اين لشكر كشيها ،وي به سمت كاشغر و مغولستان و سرزمين اويغورها نيز حمله برد و قمر الدين دو غلات را به دشت قبچاق متواري ساخت . تيمور در تعقيب او به دشت قبچاق در آمد و نواحي بين سيحون و درياچه خوارزم تا درياچه خزر را مسخر ساخت و حكومت آن مناطق را از جانب خود به توقته خان ( يكي از شاهزادگان دودمان جوجي پسر چنگيز ) سپرد. پس از آن به خراسان تاخت و سپاه ملك غياث الدين را در هم شكست و شهر هرات را تصرف كرد (783 ه.ق.) . اگر چه اهالي اين شهر دست به قيام زدند ،ولي تيمور در سال 785 ه.ق.آن شهر را به طور قطع به تصرف خود در آورد و با قتل ملك غياث الدين كرت و متعلقان او حكومت خاندان آل كرت را برانداخت . در بازگشت تيمور به ماوراء النهر ، خواجه علي مويد ( آخرين فرد از سربداران سبزوار ) از در اطاعت در آمد . در سال 786 ه.ق. تيمور مازندران را به تصرف خود در آورد و در تعقيب اميرولي تا ري وسلطانيه پيش رفت در سال 786 ه.ق. به آمل بازگشت . در اين هنگام سيد كمال الدين پسر مير قوام الدين مرعشي معروف به " گندمير " ( ميربزرگ ) به قدم اطاعت پيش آمد و تيمور مازندران را همچنان به اولاد سيد قوام الدين سپرد و بازگشت

در سال 788 ه.ق. تیمور براي جلوگیري از تحریکات سلطان احمد جلایر از جیحون گذشت . در این سفر جنگي که سه سال به طول انجامید و به " یورش سه ساله " شهرت یافت ، وي همدان و تبریز را متصرف شد و در گرمرود آذربایجان ، امیر ولي را گرفتار و هلاك نمود . همچنین به سرکوبي ملك عزالدین لر شتافت و بر او دست یافت . در همین سفر خواجه علي موید که در رکاب امیر تیمور بود به زخم تیري هلاك شد . با مرگ خواجه علي موید سلسله سربداران منقرض گردید . تیمور تا سال 789 ه.ق. گرجستان و ارمنستان و شهرهاي بایزید و ارزنجان و ارزته الروم ، را تسخیر کرد . شهر وان نیز ( در تعقیب قرامحمد ترکمان قره قویونلو ) به دست سپاه تیمور افتاد . پس از آن به جانب سرزمینهاي سلاطین مظفري یعني اصفهان وشیراز روي نمود و خود را از همدان و گلپایگان به اصفهان رسانید و کشتار فجیعي به راه انداخت . در این حمله هقتاد هزار تن از مردم اصفهان به دست سپاهیان تیمور کشته شدند و به دستور تیمور از سرهاي آنان کله منارها برپاي شد . پس از این کشتار وحشتناك تیمور به شیراز رفت و آن شهر را تصرف کرد ( سال 789 ه.ق.) . اما چون خبر خبر عصیان توقتمش بدو رسید قلمرو آل مظفر را بین شاهزادگان مظفري تقسیم کرد و خود شتابزده به سرقند به سمرقند بازگشت

تيمور پسر خود ( عمر شيخ ) را به رويارويي با قمر الدين دو غلات فرستاد . وي دشمن را مغلوب كرد و قمر الدین به نزد توقتمش گریخت . پس از ان شهر خوارزم گشوده شد و ویران گردید ( 790 ه.ق.) . توقتمش در سال 791 ه.ق. بار دیگر ب ماوراءالنهر در امد . این بار نیز از عمر شیخ شکست خورد و گریخت . تیمور به تعقیب توقتمش شتافت و در سال 793 ه.ق. در ساحل رود اتل ( ولگا ) او را به سختی شکست داد. تیمور پس از مراجعت از این سفر ،حکومت خراسان را به پسرش ( میرانشاه ) و ناحیه غزنین و کابل ( افغانستان ) را به نوه خود ( پیر محمد ) سپرد و بار دیگر در رمضان سال 794 ه.ق. به قصد سرکوبی امرای محلی و عناصر مخالف عازم ایران شد . این سفر جنگی او پنج سال به طول انجامید و به یورش " پنج ساله " ، شهرت یافت . تیمور ابتدا به گرگان و مازندران رفت سید کمال الدین مرعشی را که به مخالفت برخاسته بود مغلوب کرد و سید کمال الدین و پسرانش را به خوارزم تبعید نمود . پس از آن از راه ري و سلطانیه و کر هرود (محل سلطان آباد بعدي و اراك امروزي ) به شوشتر رفت . در آنجا شاه منصور امیر مبارزي از برابر وي به شيراز گريخت و تيمور او را تا فارس دنبال کرد و در نزديکي شيراز بين آن دو جنگ سختی روی داد که در این جنگ شاه منصور کشته شد و با مرگ او دولت " آل مظفز " یا " مبارزیان " پایان گرفت . همچنین تمامی افراد آن خاندان نیز به دستور تیمور در قصبه مهیار قمشه کشته شدند . تیمور حکومت فارس را به پسرش عمر شیخ سپرد و خود به قصد تنبیه و سرکوبی سلطان احمد جلایر به سوي أذربایجان و عراق عرب شتافت و قرامحمد تركمان را مغلوب ساخت . سلطان احمد به شام گریخت و بغداد و دیگر شهرهای بین النهرین مانند کویت ، واسط و بصره به دست سیاه تیمور افتاد . در این سفر بود که عمر شیخ در چهار فرسخی بغداد به زخم تیر مردم آنجا به قتل رسید و تیمور حکومت فارس را به پسر وی بخشيد

سال 796 ه.ق. به فتح ارمنستان و گرجستان گذشت . پس از آن ، توقتمش خان بار دیگر سر به طغیان . برداشت و تیمور از راه دربند و اران به دشت قبچاق رفت و توقتمش خان را شکست داد (797 ه.ق.) . تیمور به دنبال او تا اعماق استپهای روسیه پیش رفت و مسکو (مکس) را نیز گرفت و غارت کرد . سپس به آذربایجان برگشت و حکومت آن منطقه را به پسر خود میرانشاه سپرد و در شوال سال 798 ه.ق. عازم سمرقند شد و فرمانروایی خراسان را به پسر دیگرش (شاهرخ) تفویض نمود . پس از استراحتی نه چندان طولانی ، بار دیگر تیمور بر پشت زین نشست و این بار به عنوان جهاد با کفار غازم هندوستان شد . وی ابتدا کابل را فتح کرد (800 ه.ق. ) و پس از عبور از تنگه خیبر در اوایل سال 801

ه ق از رودخانه سند گذشت و بر سپاه سلطان محمود دوم ( از ملوك تغلقي هند ) در محلي به نام " پاني پت " غلبه کرد و بر دهلی دست یافت و آن شهر را نیز به باد غارت داد . پس از آن ، به سمر قند بازگشت و به سفر جنگی دیگری به ایران و عراق روی آورد . این سفر جنگی هفت سال طول کشید و به یورش " هفت ساله معروف شد تیمور ابتدا به اذربایجان رفت و معاشران و ندیمان میرانشاه را که محرك کارهاي زشت او می پنداشت ، به قتل رسانید . آن گاه به شهر های گرجستان و آسیای صغیر حمله برد . در اوایل محرم سال 803 ه ق. شهر سيواس و ملاطيه و سواحل جنوبي درياي سياه را تسخير كرد و أن مناطق را به قراعثمان با يندري ( جد سلاطين أق قويونلو ) سپرد خود به شام رفت تا الملك الناصر فرج برجي ( فرمانرواي مصر و شام ) را گوشمالی دهد <sub>.</sub> وی در 11 ربیع الاول سال 803 ه.ق. حلب را تصرف و غارت کرد <sub>.</sub> سیس دمشق را نیز تسخیر نمود . تیمور پس از غارت و قتل عام در شهر دمشق ( به بهانه آنکه مردم دمشق نیت نیکو و رفتار مطلوب نسبت به خاندان پیامبر اسلام نداشته اند ) ، به جانب بغداد شتافت تا مگر بتواند ریشه نفوذ سلطان احمد جلاير را براندازد . تصرف بغداد در 27 ذيقعده سال 803 ه.ق. انجام شد و قتل عام عظيمي در أنجا در گرفت . پس از این کشتار و تاراج ، تیمور عازم جنگ با سلطان عثماني " ایلدرم با یزید " شد . جنگ نهایي در 19 ذي الحجه سال 804 ه.ق. ( ژوئيه 1402 م. )يا در محلي نزديك شهر انگوريه يا ا نقره ( انكاراي امروزي ) واقع شد . سلطان عثمانی مغلوب شد و به اسارت در آمد . او را در قفسی محبوس ساختند . سلطان هم از آن 805 ه.ق. گذشت شعبان ) گرفتا*ري* در بعد از این فتح پرشکوه ، تیمور دست به تاراج شهرهای آناتولی گشود و تا شهر از میر پیش رفت و آن شهر را نيز تسخير و غارت كرد . در نتيجه اين فتوحات الملك الناصر كه از پيروزيهاي تيمور به وحشت افتاده بود رسولی نزد دشمن فاتح فرستاد و پذیرفت که سکه و خطبه به نام او کند . تیمور تا این تاریخ به طور مستقل سکه و خطبه به نام خویش نکرده بود بلکه در آغاز ،سیور غتمش ( پسر امیر دانشمند جه ) را ، که از دودمان جغتای پسر چنگیز بود ، در ظاهر به سلطنت برداشت و پس از مرگ سيور غتمش ، پسرش ( سلطان محمود خان ) را عنوان سلطنت بخشيد . با مرگ سلطان محمود در سال 806 ه ق تیمور که دیگر خود فاتحی چون چنگیز شده بود ، به نام خویش سکه زد و دستور داد تا در منابر به نامش بخو انند

تيمور پس از هفت سال به سمر قند بازگشت وي در صدد تهيه سپاه عظيمي براي فتح چين برآمد و با دويست هزار سپاه عازم فتح آن مملکت شد و براي دفع سرما هزار سپاه عازم فتح آن مملکت شد و براي دفع سرما دست به شرابخوري زد از آنجا که شراب نتوانست در بدن آن مرد که سال عمرش به 71 رسيده بود حرارتي پديد آورد ، دست به نوشيدن عراق زد و در اين کار چندان افراط کرد که بيمار شد . هم در آن بيماري در گذشت ( 17 شعبان سال 807 ه.ق. ). جسد او را به سمر قند بر دند و اکنون گور وي به نام "گور امير " داد د

تیمور مردی سنگدل ، نیرنگ باز ، پردل ، غارتگر و در عین حال دور اندیش و هوشمند و بلند پرواز و شیفته خونریزي و غارت و ویرانگري بود و در ضمن به صحبت علما نیز دلبستگي داشت <sub>.</sub> چنانکه شیخ شمس الدين محمد جزري را از عراق عرب ، و شيخ مسعود بن عمر تفتازاني را كه در هرات در خدمت ملك غیاث الدین پیر علی بود به سمرقند خواست و آنان را گرامی داشت و ابن عربشاه را در دمشق یافت و او را به سمرقند فرستاد و می خواست که ابن خلدون را نیز به سمرقند فرستد ، اما آن مرد هوشمند به بهانه آوردن از مصر ، گریبان خود را از چنگ تیمور ها نمود تيمور در جاه طلبي و بلند پروازي خود هيچ مانعي نمي شناخت و به هيچ مذهب و آيين خاصـي اعتقاد نداشت . شرحي از ميخوارگيهاي مفرط او و سردارانش را " كلاويخو " در سفر نامه خود آورده است . با اين حال در ظاهر اولیاءالله و عارفان را گرامی می داشت . این شیوه وی تا بدان حد بود که حتی در خراسان به زیارت رفت و از او همت می ابوالقاسم خراساني مي وي براي آباداني سمرقند بسيار كوشيد و هر جا هنرمندي يافت و استاد نادره كاري سراغ كرد ( از هر جاكه بود) به سمرقند فرستاد . در آن شهر کاخهای مجلل و باغهای فراوان ایجاد کرد . تیمور آن باغها را به اسامی باغهایی که در سرزمینهای مفتوح پسندیده بود نام نهاد مانند باغ شمال ، باغ تخت قراجه . همچنین ، شهر کهایی به نامهای مصر ، دمشق و شیراز ایجاد کرد . کلاویخو از نقش شیر و خورشید در سراپرده تیمور یاد مي كند . نقش مهر او سه دايره كوچك بود كه در ذيل أنها عبارت " راستي رستي " درج شده بود . تیمور از فاتحان بزرگ تاریخ بوده است . وی بر سرزمینی از ترکستان شرقی امروز ، از ختن و یارقند، تا از مير بركنار درياي مديترانه و از استپهاي روسيه و شهر مسكو تا دهلي (پايتخت هند) فرمانروايي كرد. البته بیشتر این سرزمینها را به صورت دائم نگه نداشت بلکه تنها آنها را غارت کرد و رها نمود . با این حال ، قلمرو گسترده وي مشتمل بود بر مغولستان ،يعني سرزمينهاي آن سوي سيحون در جوار خانات اق اردو و ماوراءالنهر (كه هسته مركزي حكومت او بود) ، خوارزم در مسير سفلاي جيحون و خراسان ( پايگاه آل کرت ) و سیستان ، افغانستان ،گرگان ،عراق ، عجم ، آذربایجان و عراق عرب که تختگاه آل جلایر بود و نواحي گرجستان و نخجوان و اران و موغان ( مغان ) و شروان و سراسر ارمنستان تا اطراف درياچه گوگچه الي ارزنجان که مرز قلمرو تيمور و حکومت عثماني بود و نواحي آمد و ماردين ( مرکز ملوك ارتقيه ) و سراسر فارس ( شيراز ) و يزد و کرمان و اصفهان که ( حوزه حکومت آل مظفر ) و مازندران ( مقر سادات مرعشي ) و لرستان و خوزستان که اين نواحي قلمرو وسيع او را تشکيل مي داد .



امير تيمور روز چهارشنبه 17 شعبان سال 807 ه.ق. در اترار واقع در 76 فرسخي شهر سمرقند در گذشت . از آنجا كه او مردي نا آرام بود و نيز بيشتر از هفتاد سال از عمرش گذشته بود و تازه از سفر جنگي يا يورش هفت ساله خود به ايران و عراق و سوريه و آسياي صغير باز گشته بود ، باز دست به سفر جنگي مهمتري در مشرق زد . هدف از اين سفر جنگي ، تصرف بلاد ختا يا چين بود . مورخان ، نه علت شتاب او را به اين سفر و نه علت اين سفر در زمستان ، ( كه سرماي سختي بر دشتهاي آسياي ميانه و تركستان حكمفرما مي شود ) ، بيان كرده اند . شرف الدين يزدي مولف " ظفرنامه " مي گويد : او مي خواست كفار گناهان خود را كه تا آن موقع جنگ با مسلمانان و غارت و گشتا رايشان بود بېردازد و اين بار به جنگ با كفار يا جهاد و غزا



برود . این تحلیل درست نیست و اگر تیمور جنگ با مسلمانان و ویرانی شهرهای اسلامی و کشتار بی رحمانه مسلمانان را گناه مي دانست ، به اين كار ها دست نمي زد . او شهوت جهانگشايي و آدم كشي و غارت اموال را در حد اعلى داشت و مسلمان و كافر براي او فرق نمي كرد . مشخص است كه علت اين سفر جنگي ، مانند سفرهاي جنگي ديگرش ، كشتار و غارت اموال بود <sub>.</sub> در واقع علت شتاب او در اين سفر ظاهرا" آن بود كه او نمي توانست سپاهيان فراوان خود را كه بيشتر از قبايل ترك و ترك مغول بودند ، در فراغت نگاهدارد . تمام معيشت اين افراد جنگي ، از غارت شهرها و دهات تامين مي شد و آنان نمي توانستند مدت زيادي بيكار بنشینند. تامین مخارج این عده که بیشتر از دویست هزار نفر بودند ، محتاج صرف مبالغ هنگفتی بود . علاوه بر این ( چنانکه بار ها دیده شده بود ) ،روسای قبایل همیشه قابل اعتماد نبودند و هیچ اطمینانی نبود که به هنگام فراغت دست به كار هاي خطرناكي نزنند . به خصوص كه شهر سمرقند در آن زمان تبديل به گنج خانه اموال غارت شده جهان گشته بود و نمي توانست مطمح نظر ديدگان حريص روسا و امرا واقع نشود . خاصه أنكه تيمور نسبت به بيشتر فاتحان و جنگجويان ، عمر زيادي كرده بود و همه منتظر روزي بودند كه او بميرد تا هر کسی از این گنج سهمی ببرد . اما ، اینکه چرا او در زمستان به این سفر اقدام کرد ظاهرا" برای این بود كه سپاهيان زمستان را در ناحيه چاچ ( تاشكندفعلي ، كه در زمستان هوايي نسبتا" ملايمتر دارد ) ، بگذرانند و در اغاز بهار لشكر كشي اغاز شود . همچنين سپاهيان بتوانند از اب و سرسبزي صحر ابراي اسبان و چاپايان استفاده كنند و تيمور هم بتواند به موقع خود را با سپاهيان به مرزهاي چين برساند . اما ،زمستان – بر خلاف انتظار - در آن سال بسیار سخت شد و گذرهای جیحون و سیحون همه یخ بستند . ارتفاع برف در گردنه ها چنان شد که عبور سپاه ممکن نگردید .به ناچار وي در اترار رحل اقامت افکند و از شدت سرما به شراب و عرق پناه برد . اما دراین کار تا آنجا افراط کرد کهبه مرضی مهلك دچار شد و در گذشت . با انتشار خبر مرگ تیمور آشفتگی عظیمی در اردو به وجود آمد . از آنجا که کسی نیز در اردو نبود که ر هبری آن سپاه بزرگ را به عهده گیرد ، امرا و شاهزادگان همه به فكر خود افتادند و چشم غارتگران و آزمندان نیز ، در درجه اول به اموال و ذخایر اردو و در درجه بعد به ذخایر و اموال سمرقند نگران شد . آنا در ظاهر خواستند وانمود كنند كه مي خواهند نقشه جنگي تیمور را دنبال نمایند ، اما همگان این را به شوخي بیشتر شبیه مي دانستند

یکی از شاهزادگان ، به نام سلطان حسین میرزا (که نوه دختری تیمور و جوانی بی پروا و نابخرد بود) جناح چب لشکر تیمور را در "یسی " پراکنده ساخت و خود به سرعت عازم سمرقند شد تا از دیگران پیشی بگیرد و گنجهای آن شهر را تصرف کند . انتشار این خبر ، ترس و اضطراب نهانی را آشکار ساخت و هر کس به فکر خود افتاد . تیمور در حیات خود پیر محمد جهانگیر (پسر محمد سلطان نبیره خود ) را به عنوان ولیعهد خود تعیین کرده بود . پدر و جد این ولیعهد هر دو در حیات تیمور در گذشته بودند و تیمور هم به سبب علاقه شدید به این دو این نبیره خود را که فقط بیست و نه سال داشت (نه به ملاحظات سیاسی و مملکتی بلکه فقط به علاقه عاطفی ) ، جانشین خود ساخته بود . پیر محمد جهانگیر در حین مرگ تیمور حکومت قندهار را داشت . این وصیت نامه نشان می داد تیمور که در خصایل نظامی و ر هبری سیاسی سر آمد افراد روزگار خود بود از این وصیت نامه نشان می داد تیمور که در خصایل نظامی و ر هبری سیاسی سر آمد افراد روزگار خود بود از میرانشاه دچار آشفتگی دماغی شده بود ، اما پسر دیگرش ، شاهر خ چنانکه بعد ثابت شد از لحاظ کمال عقلی و میرانشاه دچار آشفتگی دماغی شده بود ، اما پسر دیگرش ، شاهر خ چنانکه بعد ثابت شد از لحاظ کمال عقلی و خصایل فردی و سیاسی و نظامی بر جسته بود . به غیر از او در میان نوه های تیمور نیز کسانی بودند که از شجاعت و لیافت بی بهره نبودند . همچنین او که به نبیره خود علاقه مند و او را به ولیعهدی برگزیده بود لازم می نمود او را در این سفر همراه خود آورد و یا لااقل او را در جای دور دستی ( مانند قندهار ) حاکم کرده بود که و اقع هم شد — دسترسی به وی آسان باشد . اما ، او را در جای دور دستی ( مانند قندهار ) حاکم کرده بود به در حین مرگ به او دسترسی ممکن نبود . البته ، لازم به ذکر است که نبیره او نیز از لیاقت و کاردانی بی

به هر حال امیران و سرداران سپاه امیرزاده خلیل سلطان – پسر میرانشاه – را که در چاچ ( تاشکنده بود ) به حکومت برداشتند . او هم خود را به سمرقند رسانید و در پناه حصار آن که بسیار مستحکم بود بر اموال تیمور دست یافت و همه شاهزادگان دیگر را در برابر عمل انجام شده قرار داد. خلیل سلطان اهل سیاست و حکومت نبود <sub>.</sub> وي از زمان تيمور دل در گرو عشق يكي از زنان بي اصل نسب بسته و خود را به كلي در اختيار او قرار داد بود . پس از رسیدن به حکومت سمرقند ، همه امور را دراختیار دلبر خود می نهاد و بی مصلحت او کاري انجام ني داد . سرانجام شيرازه کارها طي مدت چهار سال به کلي از هم گسيخت و خزاين تيمور همه در وجه اطرافیان طماع و بي لیاقت او صرف شد . او پس از آنکه خود را تسلیم شاهرخ کرد – در حالي که تنگدستي اذر بایجان شاهزادگان و نوادگان تیمور در آذربایجان و عراق و فارس هر یك در خیال سلطنت به جان یكدیگر افتادند . این مناطق عرصه تاخت و تاز و غارت آنان قرار گرفت و کسی که از این همه اشوبها بهره برد ، تنها شاهر خ بود . شاهرخ و میرانشاه ، دو پسر از پسران متعدد تیمور ، پس از مرگ او در قید حیات بودند . شاهرخ در روز پنج شنبه 14 ربيع الاول سال 779 ه.ق. متولد شد و در سال 799 ه.ق. ( يعني در بيست سالگي ) از سوي پدر به حکومت خراسان که مرکز آن هرات بود ، منصوب گردید . در رمضان سال 807 ه.ق. یهنی در حدود یك ماه پس از مرگ تیمور ، خود را در هرات پادشاه خواند ( خلیل سلطان هم در رمضان این سال در يادشاه خوانده شاهرخ هم از عقل و کفایت و شجاعت بهره مند بود و هم بودن او در هرات و خراسان که مرکز جغرافیایی متصرفات تیمور محسوب می شد ، موقعیتی خاص و استثنایی برای او ایجاد کرده بود . او نیز نتوانست هم از این موقعیت و هم از اختلاف و کشمکش شاهزادگان دیگر حداکثر استفاده را به عمل آورد تا آنجا که قسمت مهمي از متصرفات پدر را – در اندك مدتي – تسخير كرد . او در سال 809 ه.ق. مازندران را گرفت و در سال 811 ه.ق. سمرقند را از تصرف خلیل سلطان خارج نمود و ماوراءالنهر را در حوزه اقتدار خود درآورد . در سال 817 ه.ق. فارس از تصرف احفاد ديگر تيمور بيرون آمد و جزو متصرفات او گرديد. در سال 819 ه.ق. كرمان هم ضميمه متصرفات او شد . هنگامي كه وي در سال 823 ه.ق. به أذربايجان لشكر كشيد ، قرايوسف قره قويونلو در حوالي تبريز در گذشت . بدين ترتيب ، أذربايجان نيز جزو ممالك او گرديد . در سال 832 ه.ق. دوباره به آذربایجان روی آورد و میرزا اسکندر – پسر قرایوسف – را شکست داد . سرانجام ( پس از چهل و سه سال سلطنت ) ، در حالي كه خراسان ،بلخ ، بدخشان ، ماوراء النهر ، تركستان ، زابلستان ، گرگان ، مازندران ، عراق ، فارس ، کرمان ، سیستان و آذربایجان در تصرف او بود ، برای خواباندن شورش نوه خود ( سلطان محمد ، پسر ميرزا بايسنقز )، عازم اصفهان گرديد . او در ذي الحجه سال 850 حوالي ري سلطنت چهل و سه ساله شاهرخ ، دوره أرامش در خراسان و ماوراءالنهر و بيشتر نواحي ايران بود . پسران او ، ابراهیم سلطان (که مدتي حاکم شیراز بود ) و بایسنقر (که در هرات اقامت داشت ) و الغ بیك (که حاکم

سمرقند بود ) ، همگي دانشمند و دانش دوست و مربي اهل علم و هنر بودند . در زمان او صنايع ظريف مانند خط ، تذهيب ، تجليد و مينياتور به تشويق شاهزادگان به او ج خود رسيد . فرزندان عمر شيخ هم که مدتي در شير از و اصفهان حکومت داشتند ، مربيان علم و هنر بودند . الغ بيك – پسر شاهر خ – به تمامي معني دانشمند بود و در رياضي و نجوم مهارت کامل داشت . از آثار وي ، رصدخانه سمرقند و زيج معروف الغ بيك بوده است . او از احاظ دانش ، سرآمد تمام شاهاني بوده است که در شرق حکومت داشته اند . اما ،از آنجا که اوقات او صرف مسائل علمي مي شد ، از لحاظ بينش سياسي و ر هبري نظامي بسيار ضعيف بود و فقط در سايه قدرت پدر و آرامش و ر فاهي که در زمان او در خر اسان و ماوراءالنهر به وجود آمده بود ، توانست کار هاي قدرت پدر و آرامش و ر فاهي که در زمان او در خر اسان و ماوراءالنهر به وجود آمده بود ، توانست کار هاي علمي خود را دنبال کند . پس از مرگ شاهر خ ، ضعف سياسي و ناتواني و بي کفايتي الغ بيك ظاهر شد ، ( تا آنجا که از اداره امور و ر فقار شايسته با پسرش نيز بازماند) . عاقبت به دستور عبدالطيف مير زا - پسر خود – در سال 853 ه ق. به قتل رسيد .



شاهرخ در سیاست نیز فعال بود چنانکه با چین و هند و مصر روابط سیاسی داشت همسرش گوهر شاد آغا ، در اواخر عمر بر او مسلط بود و گوهر شاد اهل خیرات بود و مسجد معروف گوهر شاد در مشهد و مدرسه گوهر شاد در هرات ، از آثار اوست .  $\hat{z}$ 

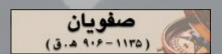
شاهرخ فرزندان پس از مرگ شاهرخ ، اولاد و احفا او نتوانستند با یکدیگر توافق کنند و مدتی با هم در کشمکش بودند . پس از مرگ شاهرخ ، اولاد و احفا او نتوانستند با یکدیگر توافق کنند و مدت با هم در کشمکش بودند . سرانجام ،میرزا ابوالقاسم بابر – پسر با یسنقر – بر دیگران غالب آمد و در هرات بر تخت نشست . او مدت 10 سال سلطنت کرد و تا زمان مرگش که در سال 816 ه.ق. اتفاق افتاد ، خراسان ، مازندران ، سمنان ، دامغان ، و لایت بدخشان و از جیحون تا سیستان و زابلستان را در تصرف آورد و بر عراق و فارس دست دامغان ، و گذته ، عبدالرزاق سمرقندی به ظاهر در کار ملك و مال تغافل می کرد ، اما در معنی بر همه مملکت اشراف داشت و از امر حکومت غافل نبود.

پس از بابر ، یکی دیگر از شاهزادگان تیموری به نام ابوسعید توانست بر خراسان و ماوراءالنهر و کابل و فارس و عراق و مازندران مسلط شود . او شاهزاده اي گمنام و گويا پسر ميرزا محمدبن ميرزا ميرانشاه بود . ( از ابتداي حال نيز او ، اندكي دانسته شده است) . گويند كه در أغاز ،در ملازمت الغ بيك به سر مي برد . در سال 853 ه.ق. در جنگ میان الغ بیك و پسرش میرزا عبدالطیف به میان طایفه ار غونیان رفت و به كمك آنان سمرقند را محاصره کرد ، ولی کاری از پیش نبرد و خود نیز به حبس افتاد . سپس از حبس گریخت و بخارا را به تصرف خود در أورد . پس از بعضي ناكاميها ، به شهر يسى رفت و با كمك ابوالخيرخان ( پادشاه اولوس جوجي ) شهر سمرقند را متصرف شد . در زمان سلطنت بابر ، همچنان پادشاه سمر قند و ماوراءالنهر بود و پس از مرگ او در سال 861 ه.ق. هرات و خراسان را تا عراق به تصرف در آورد و بر فارس و كرمان نيز مستولي شد . سرانجام ، در سال 872 ه.ق. براي جنگ با اوزون حسن أق قويونلو رهسپار اذربایجان گردید . در این جنگ ، سپاهیان وي به سبب سرماي زودرس دچار بي اذوقگي گردیدند و پراکنده . خود او نیز گرفتار و کشته شد ( رجب سال 873 ه.ق. ) ابوسعید نیز ، نیز پادشاه توانا و با کفایت بود . وی خود را از گمنامی به سلطنت رسانید و کسی بود که همواره از فرصتها بهره مي جست . رفتار او را با مردم ، نسبتا" عادلانه و خوب توصيف كرده اند . او طرفدار متصوفه و اهل عرفان بود و مشايخ صوفيه را گرامي مي داشت . تنها اشتباه وي لشكر كشي به آذربايجان بود نیز مرگش یکی از فرزندان او میرزا سلطان احمد ( متولد سال 855 ه.ق. ) بود که در زمان پدر به حکومت سمرقند رسید و پس از او نیز – به استقلال – حکومت آنجا را داشت. و ي در سال 899 ه.ق. فوت کرد . پسر ديگر ابوسعيد ـ سلطان محمود میرزا ـ پس از مرگ پدر و لایات ترمذ و چغانیان و حصار و ختلان و قندوز و بغلان را تا گردنه هند وکش به تصرف در آورد و پس از مرگ برادرش ( میرزا سلطان احمد ، در 899 ه.ق. ) سمرقند را نيز متصرف شد و در سال 900 ه.ق. از دنيا رفت . او در سمر قند رفتار مناسبي نداشت و به كار هاي منافي

اخلاق و شرع دست زد . (حتي ديگران را هم به اين كار تشويق كرد). به همين سبب ، اهالي سمرقند از او رويگردان شدند . پسر ديگر سلطان ابو سعيد ،ميرزا عمر شيخ بودكه ولايت انديجان و توابع ( مملكت فرغانه ) را از زمان پدر در تصرف داشت . بعد از پدر نيز حاكم آنجا بود و در سال 899 ه.ق. از بام كبوتر خانه سقوط كرد وكشته شد . ظهير الدين محمد بابر ( موسس سلسله سلاطين گوركاني هند )، پسر عمر شيخ بود . پسر ديگر ابو سعيد ،ميرزا الغ بيك ، در زمان حيات پدر ، كابل و غزنين را در تصرف داشت . بعد از پدر هم در آنجا فرمانروايي مستقل بود و پس از سال 900 ه.ق. وفات يافت . سلطان

پسر غیاث الدین منصور ، از احفاد عمر شیخ ، پسر امیر تیمور در سال 842 ه.ق. در هرات متولد شد و در چهارده سالگی به خدمت میرزا ابوالقاسم بابر در آمد . در سال 858 ه.ق. از ابوالقاسم بابر ( در جریان محاصره سمرقند ) جدا شد و به خدمت میرزا سلطان ابوسعید در آمد . پس از چندی به امر او زندانی شد و پس از رهایی از زندان ، دوباره نزد ابوالقاسم بابر رفت و تا زمان مرگ او در سال 861 ه.ق. نزد وی بود . سپس به مرو رفت . در آنجا جاه طلبیها آغاز کرد و پس از سالها کروفر و سرگردانی در بیابانهای گرگان و خوارزم ، ( که گاهی منجربه حکومت اقتدار و گاهی منجر به هزیمت و فرار او می شد ) ، سرانجام ( پس از مرگ ابوسعید ) در 873 ه.ق. خود را به هرات رسانید . پس از مدت دیگری جنگ و گریز ، در سال 875 م.ق. به واقعیت هرات و خراسان رسید و رویای سلطنت را پس از سالها در به دری ، به واقعیت مبدل

وقايع زندگي او از سال 861 تا 873 ه.ق. مي رساند كه او يكي از لايق مردان و شجاعان روزگار خود بوده و با همت بلند و استقامت و پايداري بي نظير و تحمل سختيها و شدايد ، هرگز نوميدي به خود راه نداده و از هر فرصتی برای بدست آوردن قدرت استفاده کرده است . او برخلاف بسیار از شاهزادگان تیموری ، از تهور و خيره سري و حرص و طمع أني و عاقبت نينديشي به دور و نمونه يك فرد كامل و شجاع ،سياستمدار ،دورنگر ، مسلط بر نفس و با اراده اي قوي بود و اين همه را با خصايل دانش دوستي و هنرپروري و تربيت علما و فضلا در خود جمع داشت . به همین سبب ، هرات در سلطنت سی و شش ساله او به یکی از مراکز مهم فر هنگی مشرق زمین تبدیل شد و شاید بتوان گفت که هیچ شهری در تاریخ فر هنگ چند قرن اسلامی به هرات ـ در زمان او ـ نرسيد. افسوس كه اين مرد بي نظير در زماني مي زيست كه امرا و شاهان معاصر و حتي ،فرزندان او از نعمت عاقبت نگري و دور انديشي ،كه لازمه سياست خوب و رفاه حال مردم و رعيت است ، بي بهره بودند . پسران او از غايت بلند پروازي ، با أن پدر بي نظير به مخالفت برخاستند و اسباب زوال أن نیز را خود استيصال و پس از وفات او در سال 911 ه.ق. شیرازه دولت تیموري در خراسان از هم گسیخت و تنها یك تن (كه آن هم در خصایل جهانداري و جهانگیري و علوهمت و دوراندیشي با او همسان بود ) توانست پس از سالها مجاهده و نبر د ، حکومت گستر ده تیموری را در هندوستان احیا کند <sub>.</sub> ان شخص ، ظهیر الدین محمد بابر ، نوه سلطان ابوسعید بود که شرح آن مرد بزرگ را باید در تاریخ سلاطین گورکانی هند خواند





تشكيل دولت صفوي در اوايل قرن دهم هجري قمري ( ابتداي قرن شانز دهم ميلادي ) يكي از رويدادهاي مهم ايران محسوب مي شود . پيدايش اين دولت كه بايد أن را سرآغاز عصر تازه اي در حيات سياسي و مذهبي ايران دانست موجب گرديد استقلال ايران بر اساس مذهب رسمي تشيع و يك سازمان اداري بالنسبه متمركز ، تامین گردد . گذشته از آن تاسیس و استقرار این دولت زمینه ای را فراهم ساخت تا خلاقیتهای فرهنگی و هنري معماري ، تداوم و امكان تجلي و رشد يابد و نمونه هاي بديعي از اين امور ( به ويژه در زمينه هنر و معماري ) پدید آید . با آغاز روابط سیاسی با دولتهای اروپایی و سرزمینهای همجوار ، بازرگانی توسعه یافت . لازم به ذکر است که این امر موجب تحول در اقتصاد داخلي گردید و این تحول در تولید و فروش ابریشم و بزرگ موثر بسيار بافندگي در سال 907 ه.ق. شاه اسماعيل اول ( فرزند شيخ حيدر صفوي ) با كمك قزلباشان منتسب به خانقاه اردبيل ، پس از شکست فرخ یسار ( پادشاه شروان ) و الوند بیگ أق قویونلو ، شهر تبریز ( پایتخت دولت أق قویونلو ) را به تصرف درآورد . در همین شهر بود که دولت صفوی را بنیان نهاد و مذهب شیعه دوازده امامی را مذهب رسمي ايران اعلام كرد . او در نخستين سالهاي سلطنت خود تمامي قدرتهاي خود مختار داخلي را برانداخت و زمینه ایجاد حکومت مرکزی را فراهم ساخت .



با اينكه تاسيس دولت صفوي به دست شاه اسماعيل در سال 907 ه.ق. انجام گرفت ولي علل و عوامل تكوين اين دولت به دو قرن قبل از أن بازمي گشت. با اين نظر اجمالي به تاريخ اجتماعي ايران بعد از اسلام ، بايد گفت که ایجاد دولت شیعی صفوی نقطه او ج نهضتهایی بود که به طرفداری از تشیع علیه حکومتهای بنی امیه و بني عباس و قدرتهاي همسوي آنان صورت گرفت . هجوم مغول در اوايل قرن هفتم ه.ق. و سقوط بغداد ( مرکز خلافت عباسی ) در آغاز نیمه دوم این قرن زمینه و شرایط مساعدی را فراهم کرد تا پیروان مذاهب ( به ویژه تشیع و نحله های فکری وابسته به ان ) امکان بیشتری برای رشد و توسعه پیدا کنند . در واقع قرن هشتم و نهم هجري ( به خصوص دوران انحطاط حكومت ايلخانان و تيموريان ) تا حد زيادي به رشد تشيع و تصوف كمك كرد . شيخ صفي الدين اسحاق اردبيلي نياي بزرگ صفويان و پيشواي طريقت صفوي در عصر اللخانان مي زيست . تولد او به سال 650 ه.ق. و وفاتش به سال 735 ه.ق. روي داد و با اللخاناني همچون سلطان محمود غازان خان اولجايتو و سلطان ابوسعيد بهادرخان معاصر بود بر پایه یکی از قدیمترین متون صفویه ( صفویه الصفاء تالیف این بزاز ) جد اعلای شیخ صفی الدین موسوم به فیروزشاه زرین کلاه در ناحیه مغان و مجاورت غرب گیلان توطن اختیار نمود و فرزندان او در آن نواحی با حسن سلوك و پر هيزگاري و ز هد روزگار مي گذرانيدند . صفي الدين كه هشتمين نسل فيروزشاه بود در أغاز جوانی با شور و اشتیاقی که در کسب عرفان داشت به دنبال مراد از شهری به شهری می رفت <sub>.</sub> سرانجام در گیلان به خانقاه شیخ تاج الدین ابراهیم ( معروف به شیخ زاهد گیلاني ) رسید و در سلك مریدان او در آمد . شیخ که استعداد ذاتی و صلاحیت او را در سیرو سلوك دریافته بود ، وې را به جانشینی خویش انتخاب کرد و در سال 700 ه.ق. كه شيخ زاهد وفات يافت صفي الدين به جاي او بر مسند ارشاد نشست و شهر اردبيل راكه موطنش بود مرکز فعالیت خود ساخت و خانقاهی در آن بر یا نمود . این خانقا به زودی مرکز تجمع بیروان شیخ صفی شد . ظلم و جور حکام ایلخانی و کارگزاران آنان و مضیقه هایی که برای مردم فراهم می کردند ،خانقاههای آن روزگار را به مراکز تجمع ناراضیان و اندیشه وران تبدیل کرده در این میان خانقاه شیخ صفی از موقعیت ممتازی برخوردار بود . همچنین موقعیت اردبیل بر سر راههای ارتباطی گیلان و اران و أذربایجان و أناتولی و نیز نفوذ معنوی شیخ و احترامی که ایلخانان معاصر او برایش قایل بودند بیش از پیش شيخ صفي الدين در سال 730 ه.ق. در حالي كه مريدان بسياري در حلقه طريقت او فراهم أمده بودند ، زندگي را بدرود گفت و فرزندش ، صدر الدين موسي جانشين او شد . از اين زمان تا دوران که شيخ جنيد به پيشوايي رسید ر هبران خانقاه تنها کوشش خود را صرف تبلیغ و ارشاد مریدان در مناطق دور و نزدیك می کردند و در اين دوران كه از سال 730 تا 830 ه.ق. به طول انجاميد نفوذ طريقت صفوي در ميان عشاير محروم و تهيدست اناتولي (كه از تركان مهاجر آن ديار بودند) و شيعيان جزيره و شامات و جبل لبنان بالا گرفت ولي از زمان که شیخ جنید به پیشواي خانقاه رسید به علت انتشار تشیع غالی در سرزمینهاي یاد شده – به ویژه در آناتولی – و همبستگی افکار صوفیانه با آرمانهای تشیع ، خانقاه اردبیل به مرکز تبلیغات شیعی تبدیل شد . بروز اختلافات بین حکام سلسله های آق قویونلو و قره قویونلو و موقعیت خانقاه در این کشمکشها سبب گردید

تا طریقت صفوی به جریانات سیاسی و نظامی وقت کشانده شود . شیخ جنید ، که توسط جهانشاه قره قویونلو از اردبیل تبعید شده بود ، در دیار بکر مورد حمایت اوزون حسن رقیب جهانشاه قرار گرفت و با کمك او به تجهیز طرفداران خود در میان قبایل ترك و شیعیان پرداخت . وی در جنگهایی که به خواست اوزون حسن برپا شده بود ، شرکت کرد . اما در سال 860 ه.ق. که به عنوان جهاد مذهبی به ناحیه شروان رفت ( در جنگ با شروانشاه ) به قتل رسید . پس از وی حیدر ( فرزندش ) جای او را گرفت . او نیز مانند پدر از حمایت اوزون حسن برخوردار گردید و امیر آق قریونلو ، دختر خود را به ازدواج او در آورد .



شیخ حیدر ( یا به قول مورخان عصر صفوي ، سلطان حیدر ) در اردبیل از صوفیان سرسپرده خود نیرویی منظم و مسلح به وجود أورد كه به علت كلاه دوازده ترك و متحدالشكل أنان به تاركي سرخ منتهي مي شد ، به " قزلباش " معروف شدند . این نیرو بعدها در شکل گیری دولت صفوی نقش عمده ای ایفا کرد . سلطان حیدر که بلندپروازیهای پدر را در جهاد مذهبی با شروانشاه دنبال می کرد در راس جنگجویان خود به شروان لشگر کشید . ولي با تمام جلادت و رشادتي که به خرج داد از قواي متحد شروانشاه و يعقوب بيك اق قويونلو شكست خورد و كشته شد ( 893 ه.ق. ) فرزندانش علي ، ابراهيم و اسماعيل به فرمان يعقوب بيك در قلعه استخر فارس زندانی شدند . اما نزاع بر سر جانشینی یعقوب بین بایسنقر میرزا ( فرزندش ) با رستم ( نواده اوزون حسن )بار دیگر پای خاندان صفوی را به میان کشید . در این راستا رستم میرزا برای مقابله با رقیب زورمند خود یعنی بایسنقر میرزا تصمیم گرفت پسران حیدر را از زندان آزاد و با نیروی صوفیان رقیب را از میدان به در کند . با رسیدن فرزندان حیدر به اردبیل ، علی ( فرزند ارشد ) در معیت لشگری که از صوفیان فراهم کرده بود به مقابله با بایسنقر شتافت و او را در میان رود کر شکست داد . اما به علت سوء ظن رستم بیك و بیمی كه وي از قدرت روز افزون هواداران سلطان علی داشت علی را ضمن توظئه اي در راه بازگشت به آذربایجان به قتل رسانید و حکم دستگیری ابراهیم و اسماعیل را صادر کرد . ولی آن دو به کمك مشاوران نزدیك خود از معرکه گریختند و پس از مدتی اختفا در اردبیل به سوي گیلان رفتند و حاکم لاهیجان (كاركیا میرزا علي) كه سادات شیعي أن سامان بود مقدم أنان را گرامي داشت. پس از چند ماه كه از اقامت فرزندان حیدر در لاهیجان گذشت ابراهیم به هوای دیدار وطن عازم اردیبل شد. اما اسماعیل تا سال 905 ه.ق. كهآغاز نهضت أوست شش سال در الاهيجان باقي ماند . او در اين مدت تحت نظر و مراقبت كاركيا ميرزا علي با خواندن و نوشتن و تعليم قرآن و فنون سواري و تير اندازي أشنا شد . سرانجام در نيمه محرم سال 905 ه.ق. كه دوازده سال تمام داشت ، با مشورت " اهل اختصاص " به ویژه حسین بیگ الله و ابدال بیگ دده تصمیم به خروج از لاهیجان و عزیمت به سوی اردبیل گرفت . در این جریان هر اندازه میرزا علی كوشيد از تصميم زود رس او ممانعت كند ، فايده اي نبخشيد . در راه حركت به اردبيل و از اين شهر به ارزنجان ، و هزاران نفر از مریدان و صوفیان نواحی مختلف و عشایر استاد جلو ،شاملو ، ذوالقدر ، افشار ، قاجار و ورساق به اردوي اسماعیل پیوستند . او ابتدا تصمیم داشت به منظور جهاد به گرجستان عزیمت کند ولمي در ارزنجان تصميم او تغيير كرد و أماده جنگ شروان گرديد . انگيزه او از اين اقدام ، انتقام از شروانشاه بود ( زیرا پدر و جدش در جنگ با او به قتل رسیده بودند ) . اسماعیل همراه سپاه خود پس از عبور جسورانه اي از رود كر (كورا) و تصرف شماخي ، شروانشاه را در نزديك قلعه گلستان شكست داد و به قتل رسانيد ( 906 ه.ق ) . پس از آن قلعه شهر نو و باكو و گلستان را تسخير كرد و در ناحيه شرور بر قواي الوند بيگ آق قویونلو که به کمك فرخ یسار پادشاه شروان شتافته بود غلبه کرد و او را مجبور ساخت به سوي عراق بگریزد و خود پس از عبور از نخجوان پیروزمندانه وارد تبریز گردید ( 907 ه.ق. ) و با فتح تبریز ، دولت صفوي پا وجود شاه اسماعیل در نخستنین جمعه پیروزي ، فرمان داد تا خطیب شهر خطبه ائمه اثنی عشر ( ع ) را بخواند و جمله هاي " اشهدان عليا" ولي الله " و " حي علي خير العمل " را اذان بگويد . همچنين ، مذهب دوازده امامي اعلام كشور رسمي مذهب نخستین سالهای سلطنت شاه اسماعیل صرف از میان بردن قدرت و نفوذ دولت آق قویونلو و سرکوب حکام محلي شد . وي از سال 907 ه.ق. تا فتح خراسان به سال 916 ه.ق. در جنگ همدان سلطان مراد اق قويونلو را (كه فرمانرواي عراقين و فارس و كرمان بود ) شكست داد و مناطق تحت نفوذ أق قويونلوها را تسخير كرد . همچنين طي جنگهايي با مراد بيگ أق قويونلو رئيس محمد كره ( حاكم ابر قوه ) حسين كياي چلاوي ( حاکم فیروز کوه و سمنان و خوار ) ، ابوالفتح بیگ ( فرمانرواي کرمان ) و دیگر قدرتهاي محلي ، به عمر این حکومتها پایان داد . در سال 913 ه.ق. ضمن جنگ با علاء الدوله ذوالقدر ، دیار بکر را فتح کرد و در

سال 914 ه.ق. حاکمیت خود را بر بغداد و عتبات مسلم گردانید . همچنین خوزستان و هویزه را (که در تصرف سادات مشعشعی بود ) به تصرف در آورد و به نفوذ باریك بیگ پرناك در عراق عرب پایان داد . در سال 915 ه.ق. براي جنگ با محمد خان شيباني ( فرمانرواي ازبك ) كه بر خراسان و شرق ايران تا كرمان تسلط يافته بود تصميم به تدارك لشكر گرفت . شيبك خان ازبك يا محمد شيباني پادشاه دولت ومقتدري بود موسوم به " شيبانيان " . اعقاب شيبان ، پسر جوجي خان ، از اواخر قرن هشتم ه.ق. به تدريج بر ماوراء النهر مسلط شدند و محمد خان در سال 900 ه.ق. بر سراسر این ناحیه تسلط یافت. وی با استفاده از ضعف بازماندگان دولت تيموري ، بر خراسان و نواحي شرقي ايران غلبه كرد . ظهور دولت شيعي صفوي ، دشمني دولت شیبانی و دولت عثمانی را ( که هر دو از مذهب تسنن حمایت می کردند ) برانگیخت و موجب یك رشته مخاصمات و محاربات بین ایران و دولتین مذکور شد و طبعا" نوعی اتحاد و همبستگی بین آن دو در راه مبارزه عليه دولت صفوي برقرار گرديد . اسناد و مدارك مشعر بر مكاتبات فيمابين دولت عثماني و ازبك ، این اتحاد را اثبات می کند . تجاوزات ازبکان در خراسان و شرق ایران و ارسال نامه های تهدید آمیز محمد شيباني به پادشاه صفوي شاه اسماعيل را به تدارك جنگ خراسان مصمم ساخت . وي پس از فراخواندن سپاهیان از مناطق مختلف کشور رهسپار خراسان شد و در شعبان سال 916 ه.ق. در نزدیکی شهر مرو شکست سختی به از بکان وارد ساخت و محمد خان شیبانی در اثنای این جنگ به قتل رسید. شکست از بکان را تسخير تمامي شهر هاي خراسان و ماوراءالنهر را بر روي شاه اسماعيل گشود و مرز هاي شرقي دولت صفوي ، ازیك سو تا بلخ و از سوي دیگر ، تا آمو دریا گسترده شد . اگر چه شاه اسماعیل علاقه چندانی به امر اداره ماوراءالنهر از خود نشان نداد و تنها به علت تجاوزات امراي ازبك ناگزير به لشكر كشيهاي مجدد به أن ناحيه گردید ، ولي با منصوب کردن حکامي در شهرهاي مختلف ، عملا" حاکمیت دولت صفوي را در حوضه تثبيت شکست ازبکان عکس العمل شدید کارگزاران دولت عثمانی را برانگیخت و سیاست آمیخته با مماشات و تساهل سلطان با يزيد در برابر شاه اسماعيل با مخالفت شديد سران يني چري و علماي اهل تسنن عثماني روبه رو مخالفان که سلطان را سد راه مبارزه با دولت صفوي مي دانستند به دور سليم (فرزند او )گرد آمدند و ضمن توطئه اي كه به مرگ با يزيد انجاميد اين مانع را از سرراه برداشتند سلطان سليم پس از فوت پدر ، به قصد جنگ با شاه اسماعيل و براندازي دولت نوپاي صفوي سپاه بزرگي از ینی چریها و ممالك دست نشانده فراهم ساخت و پس از قتل عام شیعیان و طرفداران شاه اسماعیل در آناتولی در محرم سال 920 ه.ق. به سوي ايران حركت كرد. وي در ماه رجب همين سال در دشت چالدران ( نزديك خوي مستقر شدو در شرایطي که سپاهیان عثماني از لحاظ کثرت عدد و مجهز بودند به اسلحه گرم از امتیاز بزرگی برخوردار بودند جنگ آغاز گردید. با تمام رشادت و جلادتی که شاه اسماعیل و امرای قزلباش نشان دادند جنگ با پیروزی سلطان سلیم خاتمه یافت و شهر تبریز سقوط کرد . اما سلطان عثمان تنها چند روزی توانست در اذربایجان بماند . بیم از عدم امنیت و تدارکات ، دوری از مرکز حکومت و مهمتر از همه طغیان ينی چریها ( به علت عدم رضایت از جنگ و کشتار مسلمانان ) وي را مجبور به عقب نشیني کرد اگر چه جنگ چالدران ضربه سنگيني به دولت صفوي وارد کرد ولي موجب از بين رفتن ان نشد. بعد از واقعه چالدران شاه اسماعیل تا پایان عمر دست به کار مهمی نزد و بیشتر اوقات خود را به آسودگی و فراغت گذراند و جز اعزام لشکریانی به ماوراءالنهر و گرجستان ( برای فرونشاندن پاره ای طغیانها ) حرکت مهمی انجام نداد . سرانجام در 15 رجب سال 930 ه.ق. شاه اسماعیل پس از بازگشت از بیلاق شکی به آذربایجان در ناحيه سراب در 38 سالكي چشم از جهان فروبست در حالي كه دولتي با ثبات بنيان نهاده بود كه طي دو قرن ادامه یافت و از نظر تشکیلات و نظامات از مهمترین دولتهای بعد از اسلام در ایران شمرده می شود . تهماسب ، بزرگترین فرزند شاه اسماعیل که در سال 919 ه.ق. به دنیا آمده بود . در یك سالکی به دستور پدرش به هرات انتقال یافت . به دلیل اهمیتی که خراسان داشت حکومت این سرزمین تا رود امویه ( جیحون ) اصطلاحاً" به او تعلق گرفت و دیوسلطان روملو ( حاکم بلخ ) به للگی او انتخاب شد . تهماسب هنگام مرگ يدر ده سال و شش ماه داشت كه به سلطنت رسيد . وي از سال 930 ه.ق. تا 984 ه.ق. مدت 54 سال سلطنت كرد كه بيشترين ايام سلطنت در دوران صفو*ي* محسوب مي شود <sub>.</sub> او شجاعت و صلابت پدررا نداشت ولي از نظر کشور داری و تنظیمات زمان حکمرانی او را باید یکی از مهمترین ادوار صفویه شمرد. شاه اسماعیل در عمر كوتاه خود كه بيشتر در جنگهاي داخلي و خارجي گذشت ، موفق نشد دولت نوبنياد صفوي را بر اساس تشكيلات اداري و نظامات مذهبي استوار كند ولي اين كار در دوران سلطنت طولاني تهماسب جامه عمل پوشید. نیمه اول سلطنت او بیشتر در رفع نفاق و چند دستگي سران قزلباش و اداره جنگ در سر حدات شرقي و غربي مملكت گذشت . دشمنان سر سخت دولت صفوي يعني ازبكان و عثمانيان از همان اغاز زمامداري تهماسب حملات خود را به ايران آغاز كردند . عبيدالله خان ازبك و امراي ديگر او به طور مداوم خراسان را مورد تاخت و تاز و نهب و کشتار قرار می دادند . سرانجام در جنگ بزرگ " جام " در سال 935 ه.ق. با شکستی که تهماسب به عبیدالله وارد کرد ، برای مدتی خراسان از حملات ازبکان در امان ماند در جبهه غرب

شاه تهماسب با دشمن بزرگی همچون سلطان سلیمان قانونی مواجه بود . سلطان عثمانی وارث سرزمینهای وسیعی بود که پدرش در اروپا و آسیای غربی و شمال آفریقا به دست آورده بود . البته خود او هم مرتبا" بر دامنه این ب متصرفات می افزود . ضعف و پراکندگی سلاطین اروپا به او فرصت داد تا سپاهیان عثمانی را به پشت دروازه های وین برساند و بروز اختلاف در بین سران قزلباش در ایران نیز ، امکان حمله به سر براي را صفويه فراهم او فرار اولامه سلطان تکلو از سران معتبر قزلباش به عثمانی و پناهنده شدن القاص میرزا برادرشاه تهماسب به سلطان سلیمان و تحریکاتی که در استانبول علیه ایران انجام دادندآتش جنگ میان دولت صفوی و حکومت عثمانی را دامن زد . سپاهیان عثمانی چندین بار به مناطق غربی متصرفات صفوی و آذربایجان حمله کردند . شاه تهماسب نیز هر بار با از میان بردن تدارکات و ویران ساختن آبادیها و امکانات زندگی و حملات ایذایی پیشرفت آنان را مانع می گردید . به نحوی که لشکر کشیها به نتایجی که منظور نظر سلطان عثمانی بود منجر نشد. حتى در بعضى از جبهه ها مانند قفقاز متحمل شكست شدند . اسماعيل ميرزا ، فرزند شاه تهماسب در سال 958 ه.ق. با فتح ارزته الروم و كردستان و ارمنستان مناطقي را كه به اطاعت سلطان عثماني در آمده بود

شاه تهماسب به علت نزدیکی تبریز به مرزهای عثمانی و آسیب پذیری این شهر و دوری تبریز از خراسان که همواره مورد هجوم ازبكان قرار مي گرفت در سال 965 ه.ق. پايتخت خود را به قزوين منتقل كرد . از اين تاريخ تا سال 1006 ه.ق. (كه شه عباس اول اصفهان را مورد توجه قرار داد ) شهر قزوين پايتخت صفويه بود . از وقایع عمده دوران شاه تهماسب پناهندگی همایون ( پادشاه هند ) و با یزید ( شاهزاده عثمانی ) بود که هر دو رويداد تاثير زيادي در رابط ايران و هند و عثماني داشت . در سال 950 ه.ق. همايون پادشاه هند به علت اختلافاتی که بین او و شیرخان افغانی رخ داده بود بر اثر نفاق برادرانش ناگزیر هند را ترك كرد و با کسان نزدیك خود به شاه تهماسب پناهنده شد . شاه تهماسب مقدم مهمان خود را گرامی داشت و فرمان داد او را با اعزاز و احترام تا پایتخت همراهي كنند . همايون بعد از مدتي اقامت در ايران با نيرويي كه پادشاه صفوی در اختیار او گذاشت به هند بازگشت و سلطنت از دست رفته خود را به دست آورد . این واقعه چنان تاثیر خوبی در روابط دوستان ایران و هند باقی گذاشت که تا انقراض صفویان ( به استثنای مواردی چند که اختلافاتی بین طرفین در مسائل مرزی به ویژه قندهار پیش امد ) ادامه یافت در سال 967 ه.ق. با يزيد به علت پاره اي اختلافات كه با پدرش ( سلطان سليمان ) و برادرش ( سليم ) پيدا کرده بود با ده هزار سرباز مسلح از أناتولي وارد ايران شد و از شاه تهماسب تقاضاي پناهندگي کرد <sub>.</sub> ساه تهماسب نهایت اعزاز و احترام را در حق مهمان خود به عمل آورد و دستور داد او و نزدیکانش را در کاخ مناسبی جاه دهند . سلطان عثمان که از آمدن یزید به ایران اطلاع یافت با ارسال نامه های مکرر که گاه جنبه تحبيب و گاه تهديد داشت استرداد با يزيد را از شاه تهماسب تقاضا كرد . وساطتها و تقاضاهاي شاه نيز براي عفو شاهزاده عثماني به هيچ وجه موثر واقع نشد. سرانجام سلطان صفوي براي جلوگيري از تهاجم عثماني و شعله ور شدن جنگهایی که به موجب صلح آماسیه متوقف شده بود . با یزید و فرزندان او را تسلیم مامور ان عثمانی کرد . متعاقب آن در سال 969 ه.ق. صلحی بین طرفین منعقد گردید و جنگهای غرب کشور برای خاموش شاه تهماسب در پنجاه و چهارمین سال سلطنت خود در پانزدهم ماه صفر سال 984 ه.ق در قزوین وفات کرد و پس از چندي جسد او را در مشهد مقدس دفن کردند . شاه تهماسب به ظاهر مردي ديندار و پايبند تکاليف و فرائض دینی بود <sub>.</sub> اگر چه مذهب شیعه در زمان پدرش مذهب رسمی کشور شد ولی استقرار و گسترش آن در دوره های شاه تهماسب انجام گرفت . در این دوره با آمدن علمای شیعه از لبنان و عراق و بحرین تشکیلات مذهبی بر مبنای منظمی قرار گرفت . دوران صلح و آرامش طولانی بین ایران و عثمانی به شاه تهماسب فرصت داد تا سازمان اداري و نظامي و اقتصادي دولت صفوي را بر پايه مستحكمي بنا كند . در واقع ، حاکمیت این دولت در دوره او انجام پذیرفت بعد از مرگ شاه تهماسب پسر دومش ( اسماعیل میرزا ) که به دستور پدر در قلعه قهقهه زندانی بود با حمایت اكثر اميران قزلباش به پادشاهي رسيد . وي يك سال و نيم سلطنت كرد اما در همين مدت كوتا به جنايات دهشت انگیزی دست زد . او اغلب رجال مملکتی را که پس از مرگ پدرش از سلطنت حیدر میرزا ( برادر کهترش ) حمایت کرده بودند از میان برداشت و به این نیز اکتفا نکرد و برای اینکه خیال خود را از رقبای سلطنت آسوده سازد دستور قتل همه شاهزادگان صفوی را صادر کرد و تنها کسانی که در این جریان از چنگ او رهایی یافتند برادر بزرگش ( محمد میرزا ) و پسران وی حمزه میرزا و عباس میرزا بودند که اگر دوران پادشاهي او ادامه مي يافت ، انان را نيز نابود مي كرد . اسماعيل دوم در بحبوحه قتل شاهزادگان صوفيان قزوین را هم که سر سپردگان پدرش بودند سرکوب کرد . همچنین ، در اوایل سلطنت به طرفداري از تسنن طراز اول تشیع را از

مرگ او در سيزده رمضان سال 985 ه.ق. روي داد . لازم به ذكر است كه در دوران فرمانروايي كوتاه او

حادثه اي در مرزهاي مملكت اتفاق نيفتاد . بعد از فوت شاه اسماعيل دوم دولتمردان صفوي و امراي قزلباش برای سلطنت محمد میرزا ( پسر بزرگ شاه تهماسب ) با یکدیگر همداستان شدند . او به خدابنده معروف شد از سال 985 تا 996 ه.ق. پادشاهي كرد . از آنجا كه وي با صره اي ضعيف و طبعي ملايم داشت قادر به اداره امور نبود و زمان کار ها بیشتر در دست زوجه اش " فخر النساء بیگم مهد علیا " قرار گرفت مهد علیا زني مقتدربود كه در برابر امراي قزلباش كه مي خواستند از ضعف پادشاه استفاده كنند و اعمال قدرت نمايند ایستادگی می کرد . همین امر مخالفت تعدادی از سرداران را که در پایتخت صفوی مستقر بودند برانگیخت تا جایی که توطئه ای بر ضد او ترتیب دادند و وی را به قتل رساندند. پس از آن آتش اختلاف خانوادگی بالا گرفت و هر امیري در گوشه اي از مملکت بساط خود سري گسترد . امراي خراسان که در راس آنان مرشد قلی خان استاد جلو و علیقلی خان شاملو بودند عباس میرزا را از سلطنت برداشتند و در ایالات دیگر نیز که در تیول سرکردگان نظامی بود نشانی از اقتدار دولت مرکزی نماند . در این میان دولت عثمانی که از این اختلافات داخلی آگاه بود از فرصت استفاده کرد و مرزهای صفوی را در غرب و شمال غرب مورد حمله قرار داد و اراضی وسیعی را تصرف و شهر تبریز ( مهمترین شهر آذربایجان ) را اشغال کرد . ازبکان نیز مقارن همین احوال شهر های خراسان را در معرض تاخت و تاز قرار دادند . حمزه میرزا ولیعهد سلطان محمد که بارها در برابر سپاهیان عثمانی به عملیات متهورانه ای دست زده بود در شرایطی که میتوانست بر مشکلات داخلی و خارجی غلبه کند به دست چند تن از امیران مورد اعتماد خویش کشته شد. از آن پس بردامنه خودسریها افزوده شد و خلئی در دستگاه حاکمیت به وجود آمد . مرشد قلی خان استاد جلو از این فرصت استفاده کرد و پس از کنار گذاشتن رقیب خود ( علیقلی خان استاد جلو ) و به دست گرفتن اختیار عباس میرزا ناگهان به همراه شاهزاده به قزوین تاخت و پایتخت را متصرف شد و عباس میرزا را به نام " شاه عباس " بر اريكه قدرت نشاند 0 14 ذيقعده سال 996 ه.ق. ) و به اين ترتيب سلطنت سلطان محمد عملا" پايان يافت .



دوران پادشاهي شاه عباس اول ( 1038 – 996 ه.ق. ) فصل تازهاي در تاريخ دولت صفوي گشود . او را بايد پادشاهیزیرك و سیاستمدار و قدرت طلب خواند . او كه از نزدیك و دور جریان حوادث را دنبال می كرد به فراست دریافته بود که عامل اصلی آشفتگیها قدرت طلبی امراي قزلباش است . پس قبل از هر کار بر آن شد تا به اعمال این امیران پایان بخشد . نخست با کمك مرشد قلی خان که در راس امور نظامی و اداری قرار گرفته بود سران گردنکش قزلباش را از میان برداشت . سپس او را نیز به قتل رساند و با انتصاب سرکردگان و حکام ولايتها و ايالتها از درجات يابين تر كه به صورت كامل از خود او اطاعت داشتند سلطنت مطلقه اي را برقرار نمود . وي براي مقابله با ازبكان و عثمانيان و عقب راندن أنان نخست با دولت عثماني مصالحه كرد. أن گاه را براي جنگ با ازبكان به خراسان برد و تا سال 1007 ه.ق. نواحي مختلف اين ايالت را تصرف أنان خارج کرد . سپس در تجدید نظر در سازمان سپاه و انحلال قزلباش سپاه قوللر و شاهسون را پدید آورد و همکاری متخصصانی که برادران شرلی از انگلستان به ایران آورده بودند ارتش را به سلاح گرم مجهز کرد. وي از سال 1011 ه.ق. به بعد با يك رشته عمليات تهاجمي كه تا سال 1034 ه.ق. به طول انجاميد مناطقي از قفقاز و آناتولی و عراق و عرب را از تصرف عثمانیها خارج کرد و مرزهای مملکت را به حدود دوران شاه اسماعیل بازگرداند . همچنین با مقابله سیاسی و نظامی با پرتغالیان در خلیج فارس قدرت دولت صفوی را بر جزایر و فارس خليج نمود برقرار با استقرار مجدد امنیت و ثبات در داخل کشور و علاقه شاه عباس به تقویت بنیه نظامی و اقتصادی کشور

با استقرار مجدد امنيت و ثبات در داخل كشور و علاقه شاه عباس به تقويت بنيه نظامي و اقتصادي كشور فصل تازه اي در مناسبات ايران با كشورهاي اروپايي گشوده شد و يكي از نتايج آن رشد بازرگاني داخلي و خارجي به ويژه در زمينه توليد و فروش ابريشم وجلب منافع مالي فراوان بود . تمايل او به عمران و آباداني موجبات رشد معماري و برپايي بناهاي عام المنفعه ،راهها ،كاروانسراها ،پلها ، مساجد ، مدارس و نيز تعالي بخشهاي مختلف هنري را فراهم نمود كه شاخصترين پديده در عصر صفوي و حتي در تاريخ ايران محسوب مي شه د



این پادشاه در حالی که جانشین لایقی از خود باقی نگذاشته بود در 24 جمادی الاول سال 1038 ه.ق. (پس از چهل دو سال پادشاهی) و فات یافت . دولتمردان صفوی ، نواده او (سام میرزا) را از حرمسرای سلطنتی بیرون آوردند و با نام شاه صفی به سلطنت نشاندند ( 14 جمادی الثانی 1038 ه.ق.). شاه صفی که دوران کودکی خود را در حرمسرا و بیگانه با مسائل سیاسی و نظامی گذرانده بود لیاقت آن را نداشت که مملکت پهناوری را که جدش برای او باقی گذاشته بود اداره کند . در اوایل سلطنت تحت نفوذ و تثیر بانوان حرم و رجال فرصت طلب امام قلی خان ( فاتح جزیر هرمز ) و فرزندان او را به سبب سوء ظنی بی مورد به قتل رسانید . همچنین زینل خان شاملو ( سپهسالار) را در زمان جنگ با عثمانی از میان برداشت . سلطان (مراد چهارم ) عثمانی با استفاده از ضعف و ناتوانی و بی لیاقتی جانشین شاه عباس پیمان صلحی را که بین ایران و عثمانی انعقاد یافته بود زیرپا گذاشت و به منظور باز پس گیری مناطقی که در زمان شاه عباس از دست رفته بود به مرزهای ایران حمله کرد . وی در سه جنگ که بین سالهای 1038 تا 1048 ه.ق. رخ داد شهر بغداد را که مهمترین مرکز سوق الجیشی ایران برای حفظ عراق و عرب بود به تصرف خود رزورد . سپس معاهده صلح زهاب ( 1049 ه.ق. / 1639 م. ) برقرار گردید و به موجب آن بغداد و عراق عرب به صورت رسمی جزء متصرفات عثمانی شد و خط مرزی دو مملکت به نواحی مندلی و شهر زور و مربوان منتهی گردید

همچنین به علت بروز آشفتگیهایی در شرق قندهار به دست گورکانیان هند افتاد . ( 1049 ه.ق. ) شاه صفی در 12 صفر سال 1052 ه.ق. فوت كرد و در همين سال فرزندش عباس ميرزا ملقب به " شاه عباس ثاني " به سلطنت رسید . در زمان سلطنت شاه عباس دوم ( 1076 تا 1052 ه.ق. ) به علت رعایت قرار داد صلح زهاب بین دولتین ایران و عثمانی جنگی رخ نداد لکن در ناحیه قندهار که مرز ایران و دولت بابری هند شمرده می شد جنگی بین دو دولت ایران و هند روی داد که به شکست سپاه هند و تصرف قندهار منجر گردید روابط ایران و دولت بابری هند از بدو تاسیس دولت صفوی همواره حسنه بود . بین ظهیر الدین بابر و شاه اسماعیل ( به علت همکاریهایی که در جنگ با ازبکان و دیگر مخالفان داشتند ) دوستی و الفتی متقابل برقرار بود . همایون پادشاه مخلوع هند با کمك شاه تهماسب سلطنت از دست رفته خود را باز یافت . مناسبات اکبر شاه با شاه عباس اول با تفاهم و مدارا توام بود . تسامح مذهبی دولت گورکانی هند همراه با رونق بازار تجارت هندوستان سبب شد تا پیروان مذاهب گوناگون از جمله هزاران شیعه و سنی ایرانی ( که غالبا" صاحبان حرفه و بازرگانان و ارباب فضل و هنر بودند )به هند کشانده شوند. البته این امر خود موجب رواج آداب و سنن و فرهنگ ایران در هند شد . در زمان شاه جهان به علت توسعه طلبی این پادشاه و ضعف سرحدداران ایران و اختلال در دولت مرکزی شهر قندهار که از نظر موقعیت نظامی حائر اهمیت بود به تصرف دولت هند در أمد . همین مساله شاه عباس دوم را بر أن داشت تا برای باز پس گیری این شهر لشکر کشی کند . در نتیجه این لشکر کشی شهر قندهار در سال 1059 ه.ق. بار دیگر به تصرف ایران درآمد . شاه عباس تلاش سران شورشی گرجستان را که به تحریك تهمورث خان و پشتیبانی روسیه انجام گرفته بود خنثی کرد و مانع تجریه و وابستگی آن به روسیه گردید. دوران شاه عباس ثاني ( همانند دوران شاه عباس اول ) دوران رونق اقتصادي ،عمران و اباداني ، اعتلاي ظهور دوران دانش دين و رجال اين پادشاه در 23 ربيع الاول سال 1077 ه.ق. وفات يافت و پسرش صفي ميرزا با نام " شاه سليمان " به

شاه سليمان ( 1006 – 1077 ه.ق. ) پادشاهي نالايق و بي اراده و آلت دست خواجگان و رجال متنفذ دولتي بود . نخستين نشانه هاي انحطاط و سقوط صفوي از زمان او ظاهر شد . اگر حادثه مهمي در مرزها رخ نداد در درجه اول به سبب آن بود که هنوز آوازه قدرت ايران عصر شاه عباس اول طنين انداز بود و در ثاني در کشور هاي مجاور ايران دولتهاي نيرومندي مانند گذشته وجود نداشت تا تهديدي جدي به شمار روند . اين آرامش نسبي در روزگار شاه سليمان با توسعه مناسبات خارجي و روابط بازرگاني به ويژه در زمينه ابريشم همراه بوده است . در اين زمان که بايد آن را عصر توسعه قدرتهاي بزرگ اروپا ناميد توجه اين دولتها به بازرگاني با مشرق زمين افزايش يافت و ايران خود يکي از کانونهاي مهم اين بازرگاني بود . از ويژگيهاي ديگر اين دوران ، ورود بازرگانان و سياحتگران و ميسيونر هاي خارجي است که با انگيزه اقتصادي ، بهترين ديگر اين دوران ، ورود بازرگانان و سياحتگران و ميسيونر هاي خارجي است که با انگيزه اقتصادي ، بهترين

توصيفها را در زمينه اجتماعي ايران ارائه داده اند . شاردن ، تاورنيه ، كمپفر ، سانسون ، كروسينسكي و مبلغان مسيحي را بايد از اين نمونه ها به شمار آورد . . آخرين سلطان كشور يكپارچه صفوي (قبل از سقوط نهايي آن به دست نادر شاه افشار ) سلطان حسين بو د كه بعد از شاه سليمان از سال 1106 تا سال 1135 ه.ق. سلطنت كرد . عوامل پنهان و آشكاري كه از قبل زمينه انحطاط و انقراض دولت صفوي را فراهم ساخته بود در دوران پادشاهي اين شخصيت ضعيف النفس و با حسن نيت رخ نمود . افزايش مالياتها ، تعدي حكام خود كامه و تازه به دوران رسيده و فشار زياد به اقليتهاي مذهبي نفوذ عناصر غير مسئول و خواجگان حرم در دستگاه دولتي طرد شخصيتهاي كاردان از دستگاه اداري و نظامي و بي ارادگي شاه در برخورد با حوادث مقدمات فروپاشي نظام دولت صفوي را فراهم ساخت . شورش طايفه غلزايي ساكن قندهار در سال 1113 ه.ق. كه از جانب دولت هند دامن زده مي شد و شورش ابداليان هرات در سال 1118 ه.ق. خود مقدمه اي بود بر سقوط دولتي كه شاه و اطرافيان او طي 17 سال نتوانسته بودند با تدبير و يا قدرت از آن جلوگيري كاند .





نادر قلي فرزند امام قلي از قبيله " قرخلو " بود كه شاخه اي از ايل افشار به شمار مي رفت . طايفه مزبور ، از آغاز سلسله صفوي براي جلوگيري از هجوم ازبكان و تركمانان به منطقه شمال خراسان كوچ داده شد و در منطقه ابيورد و دره گز استقرار يافت . مورخ رسمي دربار نادري ، ميرزامهدي خان ،تاريخ تولد نادر را روز شنبه بيست و هشت محرم سال هزار صد هجري قمري ذكر كرده و با توصيف مختصري از حيات عشايري ، اصل و نسب آخرين فاتح بزرگ آسيايي را در پرده نگاه داشته است . آنچه مسلم است نادر تا طغيان افاغنه غلزايي قندهار و برافتادن حكومت دويست و پنجاه ساله صفويان ، در گمنامي به سر مي برده و زندگاني بي پيرايه چوپاني او ، تنها با هنر نماييها و قهرمانيهاي ساده اي همراه بوده است .



سقوط اصفهان در سال 1135 ه.ق. بهانه خوبي به دست سركشان داخلي و مدعيان خارجي ايران داد تا هر يك از گوشه اي سر بر آوردند و كشور را به هرج و مرج طولاني مبتلا كنند . نادر نيز در راس گروهي كه براي حمايت از حيات و هستي اهل ابيورد فراهم ساخته بود ابتدا در خدمت خان همين منطقه قرار گرفت و پس از ازدواج پياپي با دو دختر او ، وارث حكومت محلي كوچك وي شد . آن گاه در سال 1139 ه.ق كه شاهزاده

سرگردان صفوي (تهماسب ميرزا) در جستجوي ياران و همراهان فداكاري بود به او پيوست و عزم نجات اير ان

سردار افشار در خلال چهار جنگ پیاپی که با شورشیان افغان داشت توانست سردسته آنان ، یعنی اشرف و همراهانش را در مناطق مهماندوست دامغان ، سردره خوار ( نزدیك تهران ) مورچه خورت اصفهان و زرقان فارس در هم بكوبد. راه را براي استقرار مجدد حكومت صفوي هموار كند. پس از ان در طول چندين نبرد بزرگ و کوچك با تركان عثمانی كه بیست سال طول كشید ( به غیر از یك مورد ) همه جا نادر پیروز بود. وي نيروهاي عثماني را شكست داد و آنان را از خاك ايران تا منتهي اليه درياي سياه و ارمنستان و گرجستان بیرون راند . نیروهای روسی نیز که وصیت پتر کبیر از اختلافات درونی ایران استفاده کرده بودند با سیاست و تدبیر عاقلانه وی تمامی خطه شمال و باریکه ساحلی خزر را ( از دربند و باکو تا مازندران ) تخلیه کردند . نادر با بهره گیریهای به موقع از ضعفهایی که شاه تهماسب دوم ( 1145 – 1125 ه.ق. ) از خود نشان داد وي را از سلطنت خلع كرد. پس از آن با خلع فرزند خردسال شاه تهماسب دوم يعني عباس سوم از سلطنت خود در شوال سال 1148 ه.ق. با راي و اراده بزرگان ، سرداران ، ريش سفيدان و روحانيان عاليمر تبه اي كه در دشت مغان گرد أورده بود ، سلطنت نشست . اقدامات بعدي او ، سركوبي سركشان داخلي در قندهار و ایجاد نظم در سراسر کشور بود . از آنجا که دولت گورکانی هند جمعی از فراریان افغان را پناه داده بود و به توقعات نادر نیز وقعی نمی نهاد، نادر ناچار شد که عازم شبه قاره شود . نبرد قطعی میان فریقین ، در منطقه كرنال در 15 ذيعقده سال 1151 ه.ق. ( 24 فوريه 1739 ه. ) روي داد كه به شكست محمد شاه گوركاني انجاميد . نادر به همراه سپاهيان خود وارد دهلي شد پس از ضرب سكه و اعلام انقياد حريف ، دگرباره تخت سلطنت را به محمد شاه واگذاشت . پادشاه گورکانی نیز در مقابل آن ، مناطق غربی آب اتك و رودخانه سند را به ایران تسلیم کرد . شهرت دارد که نادر در حین عزیمت به هند حاکمی برای کشمیر معین کرد، ولي دلایل دیگر*ي* درباره تثبیت حاکمیت او بر آن منطقه در دست نیست در بازگشت نادر به ایران خدایارخان عباسی (فرمانروای سند ) نافرمانی آغاز نمود که نادر ناگزیر سالی را براي مطيع ساختن مجدد وي و افاغنه متمرد منطقه صرف كرد و تمشيت كامل به امور أن نواحي داد . واقعه مهم پایانی سال 1153 ه.ق. لشکر کشی شاه ایران به ماوراءالنهر و تصرف مناطق جنوبی آمودریا (جیحون) بود . ابوالفیض خان ( از احفاد چنگیز ) به شکست قطعی معترف شد و از سوی نادرشاه حکومت سمر قند و بخاراً و أن سوي رودخانه تا صفحات سغد و فرغانه را به دست أورد . اما ، ایلبارس خان ( والی خوارزم ) از جان بر سر لامحاله و أمد دعوي بدين سان ، خوارزم جايگاه تاريخي خود را بازيافت و صفحات مابين درياچه هاي آرال و مازندران تا حوالي دشت قبچاق قدیم ، که با قزاقستان کنونی مطابقت دارد ،فرمان پذیر شدند نادر بر اثر اشتباهی که در تشخیص و داوري در مورد سوء قصد کنندگان به خود مرتکب شد ، به فرزند ارشد خود ( رضا قلی میرزا ) خشم گرفت و چشمهای او را کور کرد ( 1154 ه.ق. ). این فاجعه موجب شد که اعتدال رواني وي مغشوش شود و وخامت احوالش فزوني يابد ِ اغتشاشات داخلي لزگيها در داغستان و قیامهای محلی فارس و گرگان و دیگر نقاط همراه با لجاجتی که عثمانیها برای رد شرایط پیشنهادی وی نشان می دادند و از پذیرش مذهب شیعه جعفری به عنوان رکن پنجم اسلام سرباز می زدند ، موجب گردید که نادر از لشکرکشی به روسیه و استانبول و مناطق ماوراءالنهر منصرف گردد و درگیر گرفتاریهای نفس گیر و داخلي ايذايي سرانجام هلاکت وي به دست جمعي از سرداران مقربي انجام گرفت که همگي بر جان خويش بيمناك بودند . به همین سبب با توطئه هولناکی که در یازدهم ماه جمادی الثانی سال 1160 در قوچان ترتیب دادند ، او را از پاي نادر از فرمانروایانی بود که برای اخرین بار ایران را به محدوده طبیعی فلات ایران رسانید و با تدارك كشتيهاي عظيم جنگي ، كوشيد تا استيلاي حقوق تاريخي كشور را بر أبهاي شمال و جنوب تثبيت كند .



جانشینان نادر شاه افشار

با افول دولت نادري ، سرزمين پهناور فلات ايران كع پس از مدتها به زير يك درفش در آمده و رنگ يگانگي پذيرفته بود ، از هم پاشيد . همچنين ، سرداران متعددي كه از بركت همت و حميت شاه افشار اعتبار و اهميت

یافته بودند ( به پیروي آن بزرگ ) صلاي کشورگیري سردادند. از میان عناصر قدرتمندي که یك چند بر بخشهاي مختلف ایران حکومت کردند ، مي توان از مدعیان زیر نام برد :

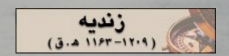
- كريم خان زند ( 1193 – 1163 ه.ق. ) : از سوابق زندگي خان زند تا سال 1163 ه.ق. كه جنگهاي خانگي بازماندگان نادر شاه بي كفايتي آنان را براي مملكتداري آشكار ساخت و به تبع آن عرصه را براي ظهور قدرتهاي جديد مستعد گردانيد ، خبري در دست نيست . به دنبال اغتشاشات گسترده و عمومي اين ايام خان زند به همراه علي مردان خان و ابوالفتح خان بختياري اتحاد مثلثي تشكيل داد و چون هيچ يك از آنان خود را از ديگري كمتر نمي شمرد ، ناچار به نزاعهاي داخلي روي آوردند . سرانجام كريم خان توانست پس از شانزده سال مبارزه دائمي بر تمامي حريفان خود از جمله محمد حسن خان قاجار و آزاد خان افغان غلبه كند و صفحات مركزي و شمالي و غربي و جنوبي ايران را در اختيار بگيرد . برادر وي ، صادق خان ، نيز موفق شد در سال 1189 ه.ق. بصره را از حكومت عثماني منتزع نمايد و به اين ترتيب ، نفاذ اوامر دولت ايران را بر سراسر اروند رود و بحرين و جزاير جنوبي خليج فارس مسلم گرداند . بعد از در گذشت خان زند دگرباره جانشيانان او به جان هم افتادند و با جنگ و نزاعهاي مستمر ،زمينه تقويت و كسب اقتدار آقا محمد خان و سلسله قاجار را فراهم آوردند .

- شاهرخ افشار: به دنبال قتل نادر ، نخست برادر زاده او ( عليقلي خان عادلشاه ) زمام قدرت را در دست گرفت و به فاصله يك سال ، به دست برادر خود ( ابراهيم خان ) مغلوب ،كور و زنداني گشت . شاهرخ ، فرزند رضاقلي ميرزا ( نواده نادر ) سرانجام بر بني اعمام پيروز شد و چون به دليل بر نابينا شدن توانايي اداره امور كشور را نداشت ، لاجرم به همان فرمانروايي بر مشهد و نيشابور و گاه هرات و بخشي از صفحات خراسان شمالي بسنده كرد . حكومت او با توجه به احترامي كه خان زند براي ولي نعمت خود ، يعني نادرشاه ، داشت ، بلامعارض بود و تا سال ( 1210 ه.ق. ) كه آقا محمد خان سراسر ايران را به تصرف خود در آورد ادامه يافت .

-احمد خان ابدالي : اين مرد كه از سرداران نادر و از همراهان صديق وي در اواخر كار بود، در اندك مدتي توانست بر قندهار و كابل استيلا يابد و با حملات پياپي بر مناطق سند و پنجاب و كشمير بر وسعت قامرو خود بيفزايد . تعرضاتي كه وي به مشهد مقدس كرد ، بي نتيجه ماند و چون كريم خان زند به احترام احفاد نادر متوجه صفحات شرقي نبود ، بخشهايي از سيستان و بلوچستان هم در ربقه اطاعت او باقي ماند .

- اوضاع بخشهایی شمال ایران که مناطق شروان و اران و ارمنستان و گرجستان را در بر می گرفت تا اندازه ای مبهم است . اما در مجموع حکایت از آن دارد که به تبع سوابق سر بر خط فرمان خان زند و جانشینان وی داشته اند . در این میان ، هراکلیوس ( والی گرجستان ) که از سرداران مورد اعتماد نادر شاه بود ، به تحکیم پایه های قدرت داخلی خود اهتمام ورزید . لیکن ، معلوم است که تا پایان کار سلسله زندیه و آغاز سلطنت دودمان قاجار و حتی دوره اول جنگهایی که به مدت ده سال طول کشید ( 1228 – 1218 ه.ق. / 1813 – دودمان قاجار و به سلطه طولانی روسها منجر شد ، کماکان حاکمیت تاریخی ایران را پذیرفته بوده است .

- بخشهاي شمالي خراسان و ماوراءالنهر ( بخارا ، سمرقند و خيوه يا خوارزم ) در تحت حكمراني خانهاي ازبك و تركماناني بودند كه خود را از دودمان چنگيزي مي شمردند و روابطي مبتني بر خود مختاري داخلي و در عين حال ، تمكين به قدرت فائقه مركزي ايران را ضروري مي ديدند .





4

كريم خان زند ، پايه گذار سلسله زنديه محسوب مي شود . اقبال جهانگشايي او ، بيش از هر چيز مديون اغتشاشاتي بود كه پس از قتل نادر در ايران سربرآورد و از سابقه دراز هفتاد يا هشتاد ساله اي برخوردار بود. وي قريب سه سال بعد از در گذشت نادر شهرتي نداشت و در ميان قبيله خود ، كه به دستور نادر در سال 1144 ه.ق. به خراسان كوچانيده شده بودند ، از حيثيت متعارفي برخوردار بود.

بي كفايتيهاي آشكار باز ماندگان نادر و نزاعهاي برادر كشانه اي كه ميان آنان رخ داد ، موجب شد كه كريم توشمال (پهلوان) در كنار دو تن ديگر از بزرگان ، به نامهاي علي مردان خان و ابوالفتح خان بختياري براي آرامش مناطق غربي و مركزي كشور به ميدان آيد . او پس از نشان دادن لياقتهاي مكرر ، از سوي قبيله خويش لقب خاني دريافت كرد . ( 1162 ه.ق. ) بدين گونه وي توانست در پرتو تدبير و حسن عمل و صداقت بي رياي خويش ، بر حريفان مزبور و نيز آزادخان افغان كع در آذربايجان تركتازي مي كرد و محمد حسن خان كه در استر آباد به سر مي برد غلبه كند . كريم خان از سال 1179 ه.ق. به صورت مستقل بر ايران فرمان راند . روابط او با شاهر خ ( نواده نادر شاه ) نيز بر خراسان فرمان مي راند ،خوب و مبين نوعي احترام به او لاد ولي نعمت پيشين خود بود .

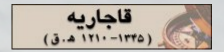
حادثه مهم سالهاي پاياني عمر كريم خان ،لسكر كشي به بصره بود كه به سرداري برادرش ، صادق خان در سال 1189 ه.ق. انجام پذيرفت كه متاسفانه با مرگ شاه به انتها رسيد .



دوران چهارده ساله اخير زندگاني وي را ، بايد نعمتي براي مردم ايران شمرد ، چرا كه توانست امنيت را در تمامي صفحات داخلي كشور و خليج فارس برقرار كند و پس از قريب پنجاه سال ناآرامي و جنگهاي مستمر ، طعم شيرين آسايش را به هموطنان خود بچشاند .

با مرگ کریم خان در سیزدهم صفر سال 1193 ه.ق. زکي خان ( برادر ناتني کریم خان ) بیشتر بزرگان زند و زبدگان دربار را کشت یا کور کرد و به بهانه پادشاهي ابوالفتح خان و محمد علي خان ( فرزندان کریم خان ) اختیار امور را در دست گرفت . پس از چندي ، صادق خان بر او شورید و از آنجا که نیز تدبیر درستي نداشت به دستور علي مردان خان کور و بر کنار گردید . وي پس از سه سال حکومت ، در سال 1199 ه.ق. در گذشت. پس از او ، جعفر خان زند ( پسر صادق خان ) فرمانروايي را به دست گرفت و در سال 1203 ه.ق. ه.ق. به دست چندتن از خانهاي زنداني در شيراز کشته شد . آخرين بازمانده اين دودمان ،اطفعلي خان بود که با وجود دلاوري و رشادت بسيار ، در برابر حريف کهنه کار پرتدبيري چون آقا محمد خان قاجار دوام نياورد و پس از دستگير شدن ، در ارگ بم به سال 1209 ه.ق. کشته شد و بدين ترتیب سلسله دیگري در ايران قدرت را در دست گرفت .

به طور كلي ، دوران تقريبا" پنجاه ساله زنديه ( 1209 - 1160 ه.ق. ) عصر كشمكشهاي داخلي بود و مدعيان خارجي را يارا و انديشه آن نبود كه به ايران تجاوز كنند . سرحدات كشور نيز از هر جهت در اختيار دودمانهاي ايراني قرار داشت . همچنين ، با تحكيم اقتدار احمد خان ابدالي ( در صفحات جدا شد از هند به وسيله نادر شاه ) مي توان گفت كه نفوذ عنصر ايراني در شبه قاره هند كماكان برقرار بود .





'n

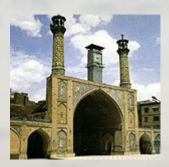
# قلمرو حکومتی قاجاریه در ایران زمین

اويماق (يا قاجار) با شركت در اتحاديه قرلباش و دستيابي به برخي مقامات سياسي و نظامي و چند پاره شدن در عهد شاه عباس اول ، با يورش افغانها در راستاي سلطنت خواهي قرار گرفت .



طايفه قوانلو با شكل دادن سپاهي منظم ( پس از مرگ كريم خان ) به سركردگي آقا محمد خان و با از ميان برداشتن رقيبان سلطنت " قاجاريه " را بنا نهاد و تهران را به پايتختي برگزيد . هنجارهاي حكومت ملوك الطوايفي در ايران در اين روزگار پايان گرفت . اما ايران در پهنه سياست جهاني با نفوذ و سلطه طلبي روسيه تزاري و بريتانياي كبير رو به رو . گرديد كه طي يك صد سال ، اوضاع جامعه را در تمامي زمينه ها دگرگون كرد و كاستيهايي را در نهاد حكومت و قدرت به بار آورد . كشته شدن آقا محمد خان آشفتگيهايي را در داخل ، و سلطنت فتحعلي شاه مسلط شدن بيگانگان را از خارج ، در پي داشت . حاصل آن ، انعقاد عهد نامه 12 نيحجه سال 1229 ه.ق. ( 25 نوامبر 1814 م. ) ايران با دولت استعمارگر انگليس و پيشروي امپراتوري تزاري روس در قفقاز به قصد تسلط بر تمامي ايران زمين تا آبهاي خليج فارس بود . وجود دو رقيب خطرناك در شمال و جنوب ، سياست اروپايي ناپلئون را با سياست آسيايي او پيوند زد و ايران كم توان را با دو عهد نامه ديگر ( فين كن اشتاين " Finkenstein " 1222 ه.ق. / 1807 م. در زمان دشمني ناپلئون با الكساندر سوم ، تيلسيت " تااغانسوز و نابرابر ،دو قرارداد شوم گلستان ( در 29 شوال 1228 ه.ق. / 12 اكتبر 1813 برپايي دو جنگ خانمانسوز و نابرابر ،دو قرارداد شوم گلستان ( در 29 شوال 1228 ه.ق. / 12 اكتبر 1813 م. ) و تركمانچاي ( پنجم شعبان 1243 ه.ق. / 22 فوريه 1828 م. ) به ايران تحميل شد . همچنين ، بخش عمده اي از سرزمينهاي ايراني در ناحيه قفقاز از پيكره حكومتي ايران زمين جدا شد . با جلوس محمد شاه نوه عمده اي از سرزمينهاي ايراني در ناحيه قفقاز از پيكره حكومتي ايران زمين جدا شد . با جلوس محمد شاه نوه

قتحعلي شاه به سلطنت ( به ياري روسها بر پايه معاهد تركمانچاي و همراهي انگليسيها )، با محاصر هرات توسط محمد شاه ، دست اندازي استعماري بريتانيا به ايران شدت يافت ( 1253 ه.ق. / 1838 م. ) . و سفير انگليس و همراهان و ايادي آن كشور در كابل در يك هماهنگي با قواي مسلحي از افغانها ، روياروي قواي ايران قرار گرفتند و ضمن خصومت آميز شمر دن اقدام ايران ، مانع از تصرف هرات شدند و با ارسال كشتي ايران قرار گرفتند و ضمن خصومت آميز شمر دن اقدام ايران ، مانع از تصرف هرات شدند و با ارسال كشتي به خليج فارس ، محمد شاه را وادار به ترك محاصره كردند . با مرگ محمد شاه و به سلطنت رسيدن ناصر الدين شاه به ابتكار ميرزا تقي خان امير كبير ، ايران همچنان با معضلات متعددي ، مانند جنگ آق دربند سرخس ( 1271 ه.ق. ) ، تصرف آشوراده ( 1256 ه.ق. ) ، تسخير هرات ( 1273 ه.ق. / 1857 م. ) ، حملاتي چند از جانب عثمانيان و قصد تصرف خرمشهر ( محمره سابق ) ، تصرف خارك يا جنگ بوشهر ( رفت . در عصر سلطنت مظفر الدين شاه ، پسر ناصر الدين شاه ، انقلاب مشروطيت با هدف استقلال و آزادي رفت . در عصر سلطنت مظفر الدين شاه ، پسر ناصر الدين شاه ، انقلاب مشروطيت با هدف استقلال و آزادي و عدالت كه تجلي آرمانهاي معنوي و مادي مردم بود ، تحقق يافت . اما سلطه گريهاي دول اروپايي و عدالت كه تجلي آرمانهاي معنوي و مادي مردم بود ، تحقق يافت . اما سلطه گريهاي دول اروپايي و ناهماهنگيهاي داخلي و فساد حكومت زير نظر قدرتهاي مجريه وابسته ، آن را از مسير خود منحرف ساخت . با پيدا شدن نفت در اين ايام ، توجه استعمارگران ( به ويژه انگلستان ) به ايران فزوني يافت .



با روي كار آمدن محمد علي شاه ،پسر مظفر الدين شاه ، و خلع او به علت استبداد راي و مخالفت با آزاديخواهان و همچنين ، به سلطنت رسيدن پسر وي ( احمد شاه ) در پي زمامداري دو نايب السلطنه و مهمتر از همه ، مطرح شدن آلمان به عنوان نيرويي كارا در آسياي غربي ، تمامي اين تحولات تغيير عمده اي در روند سياسي ايران پديد نياورد . همچنين ، در سالهاي پاياني سلطنت قاجار ، قدرتهاي سلطه گر خارجي در نظام موازنه مثبت يا توازن ايجابي ، دو واقعه شوم ( تحميل معاهده 1907 م. و قرارداد1919 م. ) را قبل و بعد از انقلاب اكتبر در روسيه ، براي ايران تدارك ديده بودند كه با بيداري مردم اين سرزمين و پاره اي از رجال سياسي ، مذهبي و ملي ، به مرحله عمل نرسيد . ولي ، با نزديكي قدرت استعماري انگليس و بلشويكهاي روس و تثبيت سياست استعماري جديد در آسياي غربي و مركزي ، نخستين پديده حكومتي در تاريخ ايران در نظام وابستگي با همسازيهاي كانونهاي قدرت برون مرزي ، شكل گرفت . اين شكل گرفتن با انقراض سلسله قاجاريه ( 1304 ه.ش. / 1925 م. ) و واگذاري سلطنت به رضا خان مير پنج سواد كوهي ، ايران را در عرصه نويني از حكومت و ديپلماسي قرارداد . كه اين امر ،سرانجام بسياري از نهادهاي جامعه را ( به ظاهر عرصه نويني از حكومت و ديپلماسي قرارداد . كه اين امر ،سرانجام بسياري از نهادهاي جامعه را ( به ظاهر )

مرزها در این دوره کم نظیر تاریخي ، مرزهاي ایران در چهار سوي کشور ( به دنبال جنگها و آشوبها و تحمیل قراردادها) تغییرات بسیار یافت .

#### 1 . در شمال

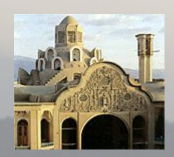
نخست در غرب درياي مازندران (قفقاز) كه كمابيش در زمان بنيانگذار سلسله قاجار در همان موقعيت عصر صفوي و نادري باقي بود ، پس از فراهم آمدن قدرت نظامي براي كشور روسيه و وابسته شدن بسياري از شاهزادگان و اميران و خوانين و ملاكهاي مسلمان و مسيحي منطقه (گرجب و ارمني) به تزارها و از ميان برداشتن آقا محمد خان ، جنگهاي سهمگيني كه با سياست تجاوزگرانه بريتانيا بي ارتياط نبود ، پديد آمد . سرانجام ، مرزهاي براي ايران در منطقه ياد شده باقي ماند كه همواره بي اعتبار و از لحاظ تاريخي و فرهنگي ، غير قابل پذيرش بوده است . جنگهاي روس با ايران در هفتمين سال سلطنت فتحعلي شاه ( 1228 – 1218 ه.ق. / 1813 – 1804 م. ) آغاز شد و برپايه معاهده اي در يازده فصل و يك مقدمه كه در گلستان (

روستایی در قراباغ ) با حضور سفیر انگلستان انعقاد یافت ، بخشهای گرجستان ( مرکز تفلیس ) ، داغستان ( مرکز دربند ) ، شروان ( مرکز باکو ) و ولایتهای دیگر ( شماخی ، شکی ، گنجه ، منطقه قراباغ و جاهایی از مغان و طالش ) از ایران جدا افتادند . در جنگهای دوم که به دنبال اعتراض مردم و روحانیان استقلال خواه به وقوع پيوست ( 1243 – 1241 ه.ق. / 1828 – 1826 م. ) با شكست دوباره ايران و تحميل معاهده ديگري در شانزده فصل و یك قرارداد الحاقي در سه فصل در تركمانچاي ، فزون بر مناطق پیشگفته ،ولایتهاي ایروان و نخجوان نیز از قلمرو قاجاریه جدا افتاد <sub>.</sub> همچنین ، ده کرور ( پنج میلیون تومان ) خسارت جنگی و امتیازات سیاسی و اقتصادی دیگر که ریشه در شیوه های نابخردانه حکومتی و فساد اخلاق پاره ای از قاجاریان داشت، بر ایران تحمیل شد . از آن میان، روایی نوعی ، کاپیتولاسیون ( حق قضاوت کنسولی ) و باز گذاشتن دست دخالت تزار ها در امور داخلی ایران به بهانه دفاع از سلطنت اخلاف عباس میرزا بود که تا پایان عمر سلسله حاکم بر ایران و پیروزی انقلاب بلشویکی در روسیه باقی ماند . اما ، از لحاظ مرزی بر پایه فصل چهارم عهد نامه ، يعني از نقطه تلاقي كشورهاي ايران و عثماني با قفقاز ( نزديك قله أغري كوچك ) آغاز مي شد و پس از عبور از سرچشمه رود قراسوي سفلي ، تا محل التقاي آن با رود ارس ادامه مي يافت و رود ياد شده به گونه مرز ، تا قلعه عباس أباد پيش مي رفت . همچنين از سرچشمه رود أدينه بازار تا قله تپه هاي جگير ، تيره هاي كوه به صورت مرز تعيين گرديده و تا سرچشمه شمال رودخانه استارا ادامه داشته و از انجا تا مصب ان در دریاچه خزر ،حدود دولتین به شمار رفته است . روسها فقط به برپایی جنگ علیه ايران و تحميل دو قرارداد شوم و ظالمانه اكتفا نكردند ، بلكه به دفعات در تحديد مرز هاي جديد زياده طلبي نيز نشان دادند و چندین مرتبه نیز ، در این امر اختلافاتی را موجب شدند که از میان ، می توان به این موارد اشار ه

پروتكل سال 1245 ه.ق. ( 1829 م. ) در ارتباط با مرزبنديهاي جديد و تغيير اساسي ، كوشش در تحميل پروتكل سال 1314 ه.ق. ( 1896 م. ) ، تغيير مجدد در رساندن مرز به محل التقاي قراسو و ارس به نفع كشور تركيه و بالاخره ، بي نتيجه گذاردن كوششهاي كميسيون مغان در سال 1304 ه.ش.( 1925 م. ) بر روي هم ، مرزهاي دقيق و مشخص تا پايان عصر قاجاريه مشهود نگرديد محمد امین خان در منطقه خوارزم قدرت بسیاري داشت . با اینکه حسام السلطنه ( والی خراسان ) در سال 1269 ه.ق. عباسقلي خان دره گزې را به سمت " بيگلربيگي " مرو تعيين کرده بود ، اما ، محمد امين خان نیز همچون برخی از خوانین گذشته ، به خراسان حمله کرد و در سرخس به دست فریدون میرزا فرمانفرما کشته شد . در سال 1271 ه.ق. که سر او به تهران گسیل شد ، خان سوار خان هزاره ای از طرف والی خراسان به حکومت مرو انتخاب گردید . لکن ، ترکمنها بار دیگر مجهزتر به میدان آمدند و با برخور داری از اختلافات ميان حشمت الدوله ( والي خراسان ) و قوام الدوله ، قشون ايران را شكست دادند و گروه كثيري را به اسارت خود در آوردند . در این مورد، کوششهای سیاسی ایران ( میرزا حسین خان سپهسالار ) به جایی نرسید و روسها که تسخیر اسیای مرکزی را هدف قرار داده بودند ، در سال 1290 ه.ق. ( 1873 م. ) خیوه را توسط كافمان ( Kaufman ) تسخير كردند . همچنين با سركوبي تركمنهاي يموت در سال 1295 ه.ق. ( 1878 م. ) توسط سرتيب لازارف ( Lazarov ) و جنگ ديگر با همان قوم در سال 1297 ه.ق. ( 1880 م. ) توسط ژنرال اسكوبلف ( Skobelev ) و سرانجام ، با قتل عام اقوام تركمن ( با گسيل قشون روس توسط راه آهن به گوگ تپه ) در سرتاسر شمال شرقی ایران هم همان وضع مشابه با قفقاز پیش آمد ، یعنی قرارداد ديگري به سان تركمانچاي ، در 29 محرم سال 1299 ه.ق. ( 9 دسامبر 1881 م. ) بر دولت ناتوان ايران تحمیل گردید این قرار داد را میرزا سعید خان موتمن الملك ( وزیر امور خارجه ایران ) و ایوان زینوویف ( Ivan Zinoviev ) وزير مختار و ايلچي مخصوص روسيه امضاء كردند كه بر پايه فصل اول آن ، مرزهاي تحمیلی از خلیج حسینقلی خان با تعیین رود اترك تا چات و در آنجا ،كوههای سنگوداغ و سگوم داغ و رود چندر ،و پس از گذر از چند دره و کوه محلي ،رود سمبار تا مسجد داریانه ، و با گذر از چند تنگه و دره و روستاهای خیرآباد و گوگ قیتال و دربند و نزدیکیهای فیروزه ادامه یافته و با گذر از قریه کلته چنار و محل اتصال زیرکوه و قزل داغ و دره رود باباگاورس و لطف آباد ، اندك اندك به سمت جنوب شرقی میل کرده و به جایی رسیده که امروز نام سرخس ایران را دارد . بر پایه فصل دوم ، مقرر گردید که طفین معاهدتین كميسر هايي را براي ترسيم و " نصب علامات " مامور نمايند . به همين منظور ، در ششم جمادي الاول سال 1304 ه.ش. ( فوريه 1886 م. ) سليمان خان صاحب اختيار از طرف دولت ايران و غرالين شباب بلكونيك نقو لا قورمین تاراوایف ( Taravayev ) از طرف روسیه در بخشی از مرزها و به دنبال بروتلکی دیگر ، میرزا علی اشرف خان سرتیب ( مهندس سر کمیسر ایران ) و یك تن از كاردانان روسیه ( به عنوان سر كميسر ان دولت ) در بخش ديگر ان ، خطوط لازم را ترسيم كنند و حتي ، نقشه اي به مقياس 1/84000 فراهم اوردند <sub>.</sub> لکن ، دولت تزار*ي* در مورد فيروزه و حصار ادعا*ي* بيشتري نشان داد <sub>.</sub> سرانجام قرارداد جديد*ي* به امضاي ميرزا علي اصغرخان امين السلطان ( صدر اعظم ايران ) وپوتزف ( Potzev ) ( وزير مختار روسيه ) در 23 ذيقعده سال 1310 ه.ق. ( 27 مه 1893 م. ) ، منعقد شد كه بر اساس فصول سه گانه اول

قرارداد ، " اعليحضرت شاهنشاه ايران ( ناصرالدين شاه ) ، از طرف خود و از طرف وارث خود منطقه فيروزه را كلا" به اعليحضرت امپراتور كل ممالك روسيه واگذار كرده " . و در منطقه حصار نيز ، دگرگونيهايي را به سود روسيه پديد آوردند . در عوض براي رفع پاره اي معضلات در قرارداد تركمانچاي ، قطعه زميني كه در ساحل راست رودخانه ارس و محاذي قلعه قديم عباس آباد واقع است ، به ايران باز گردانده شد

بدين ترتيب ، موقعيت سوق الجيشي روسيه و اقتصاد مرزي ( أبياري ) أن استحكام بيشتري يافت و برپايه همین قرار داد ( فصل چهارم ) مقرر شد که با دادن ماموریت به کمیسر های دو طرف ، مرز های جدید از خلیج حسينقلي خان تا بستر تجن در ذولفقار ( اول متصرفات افغانستان ) علامتگذاري شود و همچنين ( فصل ششم ) سکنه فیروزه و حصار را که معاوضه کردند به خاك یکدیگر مهاجرت دهند . در ضمن تعهد کردند که در نقاط معاوضه شده قلاع و استحکامات بنا نکنند و در فیروزه و حصار ، ترکمن ننشانند در پي اين قرار داد تحميلي و پروتكلهايي چند ( پروتكل تنظيم شده در 27 رجب سال 1311 ه.ق. ( 23 ژانويه 1894 م.) ، در قريه حصار ،پروتكل تنظيم شده در 21 جمادي الاول 1312 ه.ق. ( 8 نوامبر 1894 م.) در عشق آباد نمایندگان روسیه با اعمال همان روشهای به کار رفته در قفقاز ، مانع تحدید مرزها شدند . پس از شكل گيري نظام بلشويكي ، با اينكه عهدنامه دولتي ايران و اتحاد جمهوريهاي شوروي در 7 اسفند ماه سال 1299 ه.ش. ( 26 فوريه 1921 م. ) در شهر مسكو به امضاي عليقلي خان مشاور الممالك از طرف ايران و چیچرین و میخائیلوویچ کاراخان ( Mikhailovich Qarakhan ) ( به نمایندگی دولت شوروي ) به امضاء رسيد و بر پايه فصل سوم آن ، به سياست غاصبانه دولت تزاري سابق روسيه اذعان و مقرر گرديد كه قريه فیروزه و اراضی مجاور آن به ایران مسترد گردد . همچنین با رضایت به اینکه سرخس کهنه در تصرف شوروي بماند ، اما أن دولت از انتفاع از جزاير أشوراده و جزاير ديگري كه در سواحل ولايت استرأباد واقع است صرف نظر نماید ، باز حکومت جدید روسیه شوروی هم راه اسلاف خود را در پیش گرفت ، به گونه ای که در روزگار پایانی عصر قاجاریه ( 1301 ه.ش. / 1922 م. ) هیئتی در مدت یازده ماه گفتگو ،حتی نتوانستند به خواستهای تعیین شده قرار دادهای تحمیلی روسیه بر ایران ، جامه عمل بپوشانند . به همین دلیل ، بخشهایی از مرزهای شمالی ایران (غرب و شرق دریای مازندران) همچنان نامشخص باقی ماند.



## 2. در شرق

نخست در منطقه خراسان ( هرات ) . پس از نادرشاه ، در این منطقه نیز آشوبهایی پدید آمد . احمدخان درانی ( یکی از سرداران او ) و پس از وی ، زمان شاه ( امیر کابل ) از برجسته ترین صاحبان قدرت در منطقه گردیدند . گردش روزگار نیز به گونه ای بود که رقابتهای بریتانیا و فرانسه ، در ارتباط با تسخیر هند و از سوی دیگر ، هماهنگی بریتانیا و روسیه در تسلط بر آسیای مرکزی ، وضع منطقه را آشفته تر می ساخت . اختلافات قومی ،گویشی ،محلی ، مذهبی وگرایشهای حکومت طلبانه سران و شاهزادگان ، در مجموعه دولت استعماری انگلستان را بر آن می داشت که در بر هم زدن شرایط آرامش و دوستی وصلح در منطقه ، مستقیم و غیر مستقیم ، دخالت داشته باشد ، تا آنجا که کامران میرزا ( پسر محمود شاه درانی ) علیه محمد شاه قاجار به منازعه پرداخت و همزمان با محاصره شهر تاریخی هرات ،یعنی کلید هندوستان یا دروازه هند توسط قشون مرکزی ایران و به دستور لرد او کلاند ( Lord Aukland ) ( فرمانروای هند ) با سیاستی از پیش تعیین شده ، جزیره خارک توسط قشون مجهز انگلیس تصرف گردید . همچنین بنادر خلیج فارس مورد تهدید جدی قرار گرفت ، به طوری که محمد شاه مجبور شد از محاصره هرات منصرف شود . کشمکشهای امیران و سران افغانی ( کامران میرزا و شجاع الملک ، پسر امیر تیمور درانی ،و چند تن دیگر ) همچنان بر قرار ماند . سرانجام ، یکی از آنان به نام یار محمد خان با کشتن کامران میرزا در سال 1257 ه.ق. ( 1841 م. ) و گرفتن لقب " ظهیر الدوله " از سوی محمد شاه و ایجاد هماهنگی با کهندل خان ( امیر قادهار ) و بر ادرش که گرفتن لقب " ظهیر الدوله " از سوی محمد شاه و ایجاد هماهنگی با کهندل خان ( امیر کابل و از خاندان بارکزایی ) بود ، با ابراز وفاداری به حکومت مرکزی ایران ،

نوعب أرامش در منطقه به وجود أورد . البته، با مخالفت بريتانيا و برپايي جنگ از سال 1255 تا 1258 ه.ق. ( 1839 – 1842 م. ) و گسیل 20000 سپاهی هندی ، افغانی و انگلیسی به سر کردگی ماگناتن ( William Sir Magnaughten ) در ياري رساندن به شاه شجاع ، اين آرامش در هم شكسته شد . به رغم اينكه امير دست نشانده توسط اكبر خان ( برادر دوست محمد خان ) در شوال 1257 ه.ق. (نوامبر 1841 م. ) به قتل رسید،محمد شاه نیز توانست کمکهای لازم را به جبهه اصلی برساند . در نتیجه ، دوست محمد خان از دولت مركزي ايران و حتى حمايت خان خوارزم محروم گرديد . پس از پايان جنگ ، تا سال 1280 ه.ق ( 1863 م. ) انگلیسیها با وی علیه ایران به مماشات پرداختند و برای جدا کردن هرات از خراسان و دخالت در امور ايران ، از او در برابر حاكمان أن منطقه ، مانند يار محمدخان ( ظهير الدوله اول ) ،محمد خان ( ظهير الدوله دوم ) ،محمد خان دراني ( دشمن ظهير الدوله دوم ) ، با سياستگريهاي سرجان لارنس ( lawrence Sir John ) در کابل سودها بردند . زمانی که دوست محمد خان خود را وابسته به دولت ایران معرفی کرد و از حسام السلطنه فرمانفرماي خراسان مدد گرفت ، قشون ايران هرات را فتح كرد و به نام ناصر الدين شاه خطبه خوانده شد . استعمارگران بریتانیایی باز با اعزام نیروی دریایی و برپایی جنگ در تنگستان بوشهر ، اولتيماتوم شديد اللحني به دولت ايران ارسال كردند . أنان أشكارا اعلام نمودند كه ايران نه تنها بايد سپاهيان خود را از هرات بیرون آورد ،بلکه خسارات وارده را هم جبران کند و غرامت نیز بپردازد . همچنین ، متعهد شود که از تمامی دعاوی خود نسبت به هرات و سایر نقاط افغانستان ،صرف نظر نماید. میرزا آقا خان نوري ( یکی از دست نشاندگان انگلیس که پس از قتل میرزا تقی خان امیرکبیر در مقام صدارت قرار گرفته بود ) با اعزام فرخ خان غفاري ( سیاستگري از سلك خود ) در مقام وزیر مختاري به پاریس برای انعقاد قرارداد جدایی هرات از ایران ، به وساطت ناپلئون سوم ( امپراتور فرانسه ) و امضای او و سفیر کبیر انگلیس در پاریس ( لردکوولی ) ضربه محکمی بر پیکر حکومت مرکزی ایران وارد آورد . معاهده "پاریس " در یك مقدمه و پانزده فصل تنظیم شده كه فصلهاي پنجم و ششم آن در ارتباط با مرزهاي ايران ،بيش از ديگر فصول زيانمندي نشان داده است . در فصل پنجم تعهد شده است که عساکر و ماموران ایران از شهر هرات و تمام مناطق افغانستان ، در ظرف سه ماه خارج شوند ، بر پایه فصل ششم ، ایران از هر نوع سلطنت به شهر و خاك هرات و ممالك افغانستان صرف نظر نمايد و اگر اختلافي ميان ايران و أن كشور پيش آيد ، بدون به كاربردن قواي جبريه به " اهتمامات دوستانه دولت انگليس " رجوع نمايند . بدين سان ، دولت استعماري بريتانيا با ايجاد حريم امنيتي ، براي حفظ هندوستان به هدف خود رسيد و موجد پدید آمدن مرزهایی شد که از لحاظ جغرافیایی ، اجتماعی و انسانی بیانگر ناهماهنگیهای کامل می باشد . دوم ،در منطقه سیستان و بلوچستان . به دنبال قرارداد تحمیلی یاد شده ، انگلیسیها توجه خود را به بخشهای سیستان و بلوچستان معطوف کردند این منطقه نیز بعد از قتل نادر در دوره زندیه و اوایل قاجاریه (به علت عنایت حکومتهای مرکزی به دیگر نقاط کشور ) در آشفتگی قرار داشت خوانین منطقه ، همچون محمد علی خان سیستانی نهرویی و دوست محمد خان بلوچ ، گاه مخل آسایش مردم می شدند ، اما اگر دولت مرکزی هشیار می بود ،( چون عصر امیر کبیر با نصب شاهزاده تهماسب میرزا مويد الدوله به حكومت كرمان ، با كمك عبداله خان صارم الدوله ) ، امنيت نسبي بر قرار مي شد . در غير اين صورت ، انگلیسیها مترصد فرصت بودند تا از آشوبها و فتنه های محلی بهره برداری نمایند . از آن میان ، با قيام نصير خان بلوچ عليه انگليستان و سرانجام ، انعقاد قرارداد وي با دولت بريتانيا در سال 1271 ه.ق. ( تحت الحمايه استعمار در ) خود و خاندانش ، 1854 م. پس از وي برادرش ( ميرخدادادخان ) با قرار دو برابر كردن " مقرري " خود ، وضعي پيش أورد كه نفوذ گر دد گستر ده شرقي ايران مرزهاي از شمال تا جنوب در این دوره با نابسامانیهای فراوانی ، از " دهانه ذوالفقار " ( جایی که ایران و افغانستان و شوروي سابق تلاقي دارند ) أغاز مي گردد. تا جنوبي ترين نقطه مرزي مشترك با افغانستان ، " كوه ملك سياه " است كه ايران و افغانستان و پاكستان امروز ( بلوچستان انگليس ) در آن برخورد مي نمايند . اين فاصله كه حدود 855031 كيلومتر است ، به سه مسافت و سه حكميت تقسيم شد كه دو قسمت آن ، متعلق به دوره قاجاریه است . تعیین حد و مرز ،با حکمیت ماکلین ( Maclean ) ( کنسول انگلیس در مشهد ) و با شرکت میرزا محبعلی خان ناظم الملك ( كارگزار خراسان ) و پسرش ( میرزا جهانگیر خان ) ، میرزا محمد علی خان سرتیب مهندس و پسرش ( میرزا عبدالرحیم خان کاشف الملك ) و حاج مهدیقلی میرزا سهام الملك از طرف ایران و ژنرال غوث الدین خان همراه چند تن از قضات و خوانین هرات از جانب افغانستان ،از " از دهانه ذوالفقار " تا منتهي اليه جنوبي كوه يال خر ، در سال 1308 ه.ق. ( 1891 م. ) انجام شد . تحديد حدود با حكميت كلنل ماكماهون ( Col. Sir Henry Mac Mahon ) انگليسي ، كه مربوط به سال 1323 ه.ق. ( 1905 م. ) و در ارتباط با بخش دوم و مربوط به سیستان تاریخی است ،از آخرین نقطه تعیین شده توسط کلنل ماكلين شروع مي شود و در مسافتي به درازاي 282 كيلومتر خاتمه مي يابد . سرفردريك گلد اسميت ( Sir

Fradric Godlsmith ( نماينده انگليس و مدير تلگرافات در ايران ) با كمك ما رولووت ( Lovett ) مقدمات تصميم را فراهم آوردند . بخشي در حدود 950 ميل مربع با جمعيتي در حدود 45 هزار نفر در ايران تعلق يافت و بخشي ديگر كه در ساحل راست رود هيرمند بود ، به كشور جديد التاسيس افغانستان داده شد . پس از پايان سلطنت قاجاريه در متن پروتكلها و تعيين قسمتهايي از مرز نيز دگرگونيهايي پديد آمد . بقيه بخش مرز هاي شرقي ايران در دوره قاجاريه ،از "كوه ملك سياه" ( يعني نقط تلاقي سه كشور افغانستان و ايران وبلوچستان انگليس ) تا خليج گواتر در درياي عمان كه شرقي ترين نقطه مرزي ايران در جنوب كشور به شمار مي رود ، تحديد نگرديد و با اعمال قدرت سياسي انگليس ، در دهه هاي بعد نيز ( حتي پس از تشكيل دولت پاكستان) مرز هاي منطقه به طور دقيق نامشخص باقي ماند .

# 3. در غرب

در غرب ( عثمانی ، ترکیه و عراق ) از دیر باز به دلایل مذهبی و اجتماعی ( ایلات و عشایر ) و سیاسی ( يناهندگيها ) و اقتصادي ( معضلات دادوستد ) در اين منطقه كشمكشهايي مرزي پديد آمده است . در دوره قاجاريه نيز ، با خواستهاي گوناگون دو قدرت مسلط استعماري ، يعني روس و انگليس و رفابتهاي آنها ، گردید گذشته وسيعتر مردم پس از أشكار شدن ناتواني ايران در جنگهاي ايران و روس ، با اينكه عباس ميرزا و برادرش ( محمد علي ﺩﻭﻟﺘﺸﺎﻩ ) ﺗﻮﺍﻧﺴﺘﻨﺪ ﺩﺭ ﺟﻨﮕﻬﺎﻱ 1221 ﺗﺎ 1227 ﻩ.ﻕ. ( 1812 – 1806 م. ) ﺑﺴﻴﺎﺭﻱ ﺍﺯ ﺷﻬﺮﻫﺎﻱ ﺍﺭﻣﻨﻲ ﻧﺸﻴﻦ عثمانی را تسخیر کنند و حتی نبرد را به محاصره بغداد بکشانند ، سرانجام سیطره جویی روس و انگلیس تنگنا قرار نخستين عهد نامه مرزي ايران و عثماني در عصر فتحعلي شاه ( 1237 ه.ق. / 1822 م. ) در ارزنه الروم ( ارز روم ) امضا شد و در این راستا ، به نظر مي رسید که مرزهاي طرفین از آرارات تا مصب اروند رود روشن و تغییر ناپذیر خواهد ماند ، اما اختلافات ریشه دار گذشته در سراسر مرز ، خاصه در اماکن کردنشین شمالی و عرب نشین جنوبی ( خوزستان ) سامان گرایی لازم را به وجود نیاورد . پس از مرگ فتحطی شاه ، روسها و انگلیسیها به انگیزه های سیاسی ( نیاز به آرامش برای قفقاز و خلیج فارس ) کنفرانس دوم ارز روم را به شرح زیر پدید آوردند هيئت ايراني به سرکردگي ميرزا تقي خان امير نظام ، هيئت عثماني به سرکردگي نوري افندي و پس از وي سعدالله انور افندي ، هيئت انگليسي كلنل ويليامز ( Col.Williams ) و هيئت روسي كلنل دينس ( Col . Dainese ) . همزمان ، انگلیسیها عده ای زمین شناس و باستان شناس نیز همراه خود اور ده بودند و سراسر مرزهاي ايران را مرد شناسايي علمي – فني – تا ريخي قرار دادند . با پديد أمدن انواع مشكلات براي هيئت ايراني و كشته شدن چراغطي خان زنگنه ، سرانجام در شانزدهم جمادي الثاني سال 1263 ه.ق. ( دوم ژوئن 1847ً م. ) عهدنامه اي در يك مقدمه و نه ماده انعقاد يافت كه ميرزا نقي خان امير نظام و انور افندي ، أن را امضاً كردند . برپايه بند دوم اين قرارداد ، ارضي ولايت زهاب ( غربي ) به دولت عثماني و ارضي جبالیه و دره ( شرق زهاب ) به دولت ایران تعلق یافت و در ولایت سلیمانیه ایران از هرگونه ادعایی صرف نظر نمود . دولت عثمانی نیز تعهد کرد که از بندر محمره ( خرمشهر ) و جزیره الخضر و جانب یسار اروند رود چشم بپوشد . بدین سان ، اختلافات به ظاهر پایان یافت و با اینکه سال بعد از امضای قرارداد ، دولت عثماني نوعي اشكال تراشي به وجود أورد ، اما ،" مامورين دولتين واسطه " پاسخ لازم را دادند . از أن زمان تا فروریختگی دولت عثمانی ( 1332 ه.ق. / 1914 م. ) چندین کمیسیون تحدید مرز به شرح زیر تشكيل گرديد : در سال 1266 ه.ق. ( 1850 م. ) در اجراي فقره سوم عهد نامه ارزروم در همان سال به منظور تهيه و ترسيم نقشه هاي سر حدي در چهار سال ( 1270 – 1265 ه.ق. / 1853 – 1849 م. ) در سال 1293 – 1292 ه.ق. ( 1875 – 1876 م. ) و در سال 1323 ه.ق. ( 1905 م. ) . در رفع باره اي از مشكلات مرزي در سال ، 1329 ه.ق ( 1911 م. ) در سال 1330 ه.ق. ( 1912 م. ) در تحديد سرحدات و حل وفصل امور فني ، در سالهاي 32 - 1331 ه.ق. ( 1914 م. ) در مقدمات پروتكل استانبول و مقاوله نامه قسطنطنيه و سرانجام در همان سال ( 23 صفر 1331 ه.ق. / 21 ژانويه 1914 م. ) كميسيوني در محمره ( خرمشهر ) با شركت نمايندگان ايران ( اعتلاء الملك ، جليل الملك، منصور السلطنه عدل ) ،عثماني ( عزيز سامح بيك ، عبد الحميد بيك ) ،انگليس موسيووارا تيسلاو ( Wrattislaw ) و كابيتن ويلسون ( A.T. Wilson ) روسيه موسيومينورسكي ( V.Minorsky ) ، موسيو بلايف ( D.Beleiew ) برگزار

البته لازم به ذكر است كه در تمام جلسه ها و كميسيونها مسائل مرزي غرب ايران فيصله نيافت و پس از جنگ جهاني اول و سرانجام با ايجاد دو كشور تركيه و كشور نو ساخته عراق ،اختلافات ارضي و كشتيراني در اروند رود و سواحل غربي خليج فارس ( مصب اروند رود ) همچنان تداوم يافت .

### 4 . در جنوب

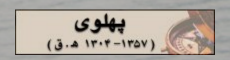
در بخشهایي جنوبي کشور ( دریاي عمان و خلیج فارس ) پس از قتل نادر شاه به خصوص پس از مرگ کریم خان زند ( 1193 ه.ق. / 1779 م. ) اشفتگی خلیج فارس و ابهای ساحلی دریای عمان شدت یافت و با ورود سرجان مالكم ( Sir John Malcolm ) ، نفوذ انگلستان فزونتر شد . با اینکه اندك نظمي در عصر مستعجل میرزا تقی خان ، در امنیت مرزهای جنوبی پدید آمد اما دربرابر دسیسه های استعماری و بهانه مزورانه مبارزه با برده فروشی و برقرار کردن رابطه های آشکار و پنهان با یکایك شیوخ یازده گانه عرب ،ایران قادر نگردید در مقابله با انگلستان (که مالك الرقاب دریاخای جنوبی شده بود) استقلال تام نشان دهد . والی ناآگاه فارس ( حسينعلي ميرزاي فرمانفرما ) با انعقاد پيماني با كاپيتان بروس ( Bruce ) حفظ امنيت خليج فارس را برعهده دولت انگلستان نهاد . این کشور هم در همان سال ( 1234 ه.ق. / 1819 م. ) با أوردن ناوگانی مرکب از شش کشتی جنگی و سه هزار ملوان به فرماندهی سرویلیام گرانت کایر ( Sir William Grantkair ) ، حاکمیت عملی بر خلیج فارس را از آن خود کرد . جزایر خلیج فارس ( از آن میان بحرین ) زیر نظر نيروهاي نظامي انگليس قرار گرفت و أن دولت نيز با گسيل اعراب " برالعرب " و جلوگيري از اقامت ايرانيان و انعقاد قراردادهاي استعماري با شيخ جديد الورود أل خليفه ( شيخ محمد بن خليفه ) توسط فليكس جونز (Felix Jones ) ق حاکمیت ملی ایران را به طور عملی مخدوش گردانید در سالهاي 1310 – 1297 ه.ق. ( 1892 – 1880 م. ) يعني دوره ناتواني ناصر الدين شاه ، انگلستان از شيخ بحرین تعهداتی گرفت که ایران را در تنگنا قرار می داد. در سال 1292 ه.ش. ( 1914 م. ) ،یعنی در آغاز جنگ جهاني اول ، تمامي بحرين تحت الحمايه انگليس شد . يكي از چهره هاي مشهور استعمار انگلستان ، یعنی چار لزبلگریو ( Sir Charles Belgrave ) بیش از چند دهه بر انجا و دیگر مناطق حساس خلیج فار س حاكميت يافت <sub>.</sub> البته ، هيچ يك از دولتهاي قاجاري بر اين جدايي و از ميان رفتن حقوق ملي ايرانيان نه در خليج فارس و درياي عمان و نه در مرزهاي أبي 1830 كيلومتري كشور صحه ننهادند .

مرزهاي ايران از چهارسو (پس از عصر صفوي) به خصوص ، براي دوره كوتاه مدت ، با روي كارآمدن حكومتهاي قومي و منطقه اي و ورود استعمار و سلطه گريهاي بيگانه ، دگرگونيهاي فراوان يافت ، ايل قاجار كه در بخشهايي از ايران بساط سلطنت گسترانيده بود ، بيش از ديگر سلسله هاي محلي توانست مرزهاي حكومتي خود را به مرزهاي جغرافيايي – فرهنگي نزديك سازد . اما ، در برابر سيطره هاي خارجي بر ساختارهاي سنتي ، توان پايداري را از دست داد و مرزهاي كشور را به گونه اي درآورد كه تحليل علمي آن بدون در نظر گرفتن " اصل موازنه ها " و برخورداري سياسي درون جامعه اي و برون جامعه اي ، نا ممكن گرده

رديد

در شمال غربي ، با تحميل معاهده هاي گلستان و تركمانچاي ( قفقاز ) و در شمال شرقي ، با تحميل معاهده 1881 م. ( ماوراءالنهر و خراسان ) ، روسيه بر بخشهايي از ايران سلطه يافت و با اينكه باشويكها به "غاصبانه " بودن سياست دولت تزاري سابق اقرار كردند ، اما مرزبنديها با اندك تفاوتي ، به همان ترتيب باقي ماند . حتي آن بخشهايي كه شوروي متعهد به بازگرداندن آن شده بود ( فيروزه ) هيچ گاه به ايران منضم نگرديد . در شرق شمالي ، با تحميل معاهده پاريس ( هرات و افغانستان ) و در شرق جنوبي، با حكميتهاي يك سويه ( بلوچستان ) ، منافع استعماري انگلستان در آسياي مركزي و هندوستان تامين شد . در غرب بين دو كشور نيرومند ايران و عثماني كه در سراشيب سقوط قرار گرفته بودند ، در برابر تصميم گيريهاي دولتهاي كوس و انگليس ( در مسير حفظ منافع استعماري خود در قفقاز و خليج فارس ) مرزهايي ساخته شد كه نه در روس و انگليس ( در مسير حفظ منافع استعماري خود در قفقاز و خليج فارس ) مرزهايي ساخته شد كه نه در روس و انگليس ( در عصر پديد آمدن دو كشور تركيه و عراق ،آرامش و رضايت را به وجود نياورد . در جنوب ، با اينكه خليج فارس همواره مرزي طبيعي بود و گاه به صورت درياي داخلي ايران به شمار مي رفت . اما سراسر اين آبها هيچ گاه از آسيب استعمارگران به دور نماند كه به طور نمونه مي توان به ماجراي بورين

در نتیجه تمام مرزهای ایران را در قامرو قاجاریه می توان با شناختی کامل مرتبط با خواستها و منافع و مطامع کانونهای قدرت برون مرزی دانست. همچنین ، عوامل جغرافیایی — نژادی — فرهنگی را نه تنها در ترکیب بندیهای مرزی کارساز نشمرد ، بلکه در خدمت گرایشهایی قلمداد کرد که حکومتهای منطقه ای در مکانیسم سلطه پذیری به موجودیت و قدرت آنها تن در دادند و با تایید آن گرایشهایی قلمداد کرد که حکومتهای منطقه ای در مکانیسم سلطه پذیری به موجودیت و قدرت آنها تن در دادند و با تایید آن و با تایید آن



پهلوی اول پهلوی دوه 🖰

## پهلوي

انتظار ملت از انقلاب مشروطیت ( 1284 ه.ش. ) استقلال ، آزادی و استقرار حکومتی ملی – اسلامی بود که از نخستین ماههای پس از صدور فرمان مشروطیت و گشایش مجلس شورای ملی و به ویژه گفتگو بر سر متمم قانون اساسی به یاس و ناکامی انجامید . نزدیك دو سیاست شوم روس و انگلیس پس از یك قرن رقابت ، موجب انعقاد قرار دادهای 1286 ه.ش. ( 1907 م. ) و 1294 ه.ش. ( 1915 م. ) در تقسیم ایران به مناطق نفوذ به منظور جلوگیری از حضور کشور های دیگر بود . در جنگ بین الملل اول ( 1918 – 1914 م.) با نقض بی طرفی ایران ، قسمتهای از کشور در اشغال قوای متخاصم قرار گرفت و صحنه جنگ روس و انگلیس و عثمانی شد . عدم کارآیی دولتها و سقوط پی در پی آنها ، ناامنی ، صدمات و خسارات جنگ ، نهضتهایی را در گرشه و کنار مملکت به همراه داشت تا آنجا که احتمال تجزیه کشور می رفت .



سقوط رژیم روسیه تزاري که حمایت از سلاطین قاجار را عهده دار بود و جایگرینی بلشویکها که فریاد رهایی سر می دادند ، انگلیس را به تلاشی مضاعف وادار ساخت تا هم منطقه را در مقابل خطر انقلاب شوروي حفظ كند و هم جاي رقيب سابق را بگيرد و امتيازات نفتي را همچنان در دست داشته باشد . قرارداد وثوق الدوله – كاكس ، كه ايران را در وضع تحت الحمايگي قرارمي داد ، در سال 1298 ه.ش. ( 1919 م. ) به امضاء رسيد و اين امر از ورود ايران به كنفرانس صلح ورساي جلوگيري كرد . با نظر ژنرال آیرون ساید انگلیسی استاروسلسکی فرمانده روسی قزاق کنار گذاشته شد و سردار همایون ، فرماندهی کل قزاق را در اختیار گرفت . موج خروشان اعتراض بر ضد قرارداد 1919 م. در داخل و خارج کشور و عدم پذیرش صریح آن از جانب احمدشاه ،انگلیس را به تغییر سیاست در مورد ایران وادار ساخت . تشکیل حکومتی قدرتمند لازم بود که از پیشرفت ارتش سرخ ، تا گیلان آمده بود ، جلوگیری کند و مانع رشد نهضتهاي مردمي ، كه براي دارندگان امتياز نفت مضر بود ،گردد و در عين حال نمودار تحقق آمال وخواسته هاي ملت باشد. مذاكرات أيرون سايد با رضاخان و سيدضياء الدين در قزوين سرنوشت ساز بود . رضاخان قبلاً" به وسیله اردشیر جی عامل زبر دست ، آگاه و با اختیار تام انگلیس ، شناسایی و ارزیابی شده و تعلیمات لازم را دیده بود . رضاخان بر دیگر کاندیداها سبقت گرفت و مجری کودتای سوم اسفند 1299 ه.ش. شد رضا خان میرپنج فرزند عباسقلی خان سواد کوهی معروف به داداش بیك در 1256 شمسی در قریه آلاشت تولد يافته و در 22 سالگي به نيروي قزاق پيوسته و در طي بيست سال مراحل نظامي را تا فرماندهي هنگ قز اقخانه ( آتریاد ) همدان طی کرده بود و قرار شد براریکه قدرت مستقر گردد. به احمد شاه جوان آخرین شاه از سلسله قاجار هم اطمینان داده شد که از جانب کودتا خطری او را تهدید نمی کند و در عین حال وادار گردید که فرمان ریاست وزرایی سید صیاء الدین را امضاء کند و عنوان سردار سیه را به رضاخان اعطا نماید . به دنبال کودتا که در روز دوشنبه سوم اسفند ماه (حوت ) نیمه شب انجام شد ، پایتخت را تسخیر کردند و با ایجاد سروصدا و تیر اندازی بی مورد و زد و خوردهایی نه چندان جدی ، کدتاگران توانستند در مردم وحشت و اضطراب ایجاد کنند و فردای آن روز جمع زیادی از رجال و دولتمرادن گذشته بازداشت شدند و اقداماتی صورت نظر مردم سيدضياءالدين طباطبايي به منظور عوام فريبي و كسب و جاهت سياسي ، قرارداد 1919 م. را كه به همت دلیر مردانی همچون آیت ا... مدرس عملا" کارایی خود را از دست داده بود لغو کرد و انگلستان نیز برای اغفال مردم ايران ، لغو اين قرارداد را با خشنودي پذيرفت تا كابينه مورد نظر كابينه اي ملى و ضد انگليسي عهد نامه مودت ایران و شوروي که متضمن انصراف از امتیازات تزارها بود ، امضاء گردید ( 7 اسفند 1299 ه.ش. ). اندكي بعد سردار سپه به جاي مسعود كيهان وزير جنگ شد و همكار خود سيد ضياء را در مبارزه قدرت تبعيد فرستاد . رضا خان تا 26 خرداد 1302 ه.ش. با حضور در كابينه هاي قوام ، مشير الدوله

الممالك با عنوان وزير جنگ تصميم گيرنده اصلي وي با ادغام ديويزيون قزاق ، ژاندارمري دولتي ، بريگاد مركزي و ساير قواي پراكنده نظامي پليس جنوب ( SPR ) ، ارتش متحدالشكلي را پايه گذاشت كه فقط مجري دستورهاي وزير جنگ بود و در همين زمان به پاره اي از نهضتها از جمله نهضت جنگل و قيام كلنل پسيان پايان داده شد نهضت جنگل بر پایه ظلم ستیزي و آرمان خواهي و تفکر دیني توسط میرزا کوچك جنگلیدر شمال کشور شکل گرفت و در مقطع کوتاهی توانست در مقابل قوای بیگانه ( روس و انگلیس ) ایستادگی کند . پس از پیروزی بلشویکها و سرنگونی حکومت روسیه تزاری ،گر چه این نهضت در مقطع بسیار کوتاهی مورد حمایت بلشويكها قرار گرفت ، ولى با چرخش سياست خارجي شوروي مبني بر اعلام سياست سازش با دولتها و انصراف از سیاست حمایت انقلاب جهانی ( در هشتمین کنگره حزب کمونیست ) میرزا کوچك جنگلی قربانی توافقات بین المللی شد و قوای رضا خان توانست باقیمانده نیروهای او را هم متلاشی کند . رضا خان سردار سپه در خرداد 1302 ه.ش. فرمان نخست وزیري را از احمد شاه گرفت و موجبات سفر سوم او را به اروپا آبان 1302 10 ساخت فراهم قتل ماژورایمبري ، کنسول ایالات متحده آمریکا در تهران ، علاقه این کشور را به حضور در منطقه تا مدتی به تاخیر انداخت و بهانه ای به دست سردار سپه داد تا حکومت نظامی برقرار سازد ( تیر 1303 ه.ش. ) . استیضاح اقلیت مجلس که روند فعالیت رئیس الوزراء را بر خلاف اصول قانون مشروطیت می دانست ، به جاي بركناري رضاخان ، به تضعيف مجلس منجر شد و رضاخان فرماندهي كل قوا را هم به عهده گرفت ( 14 بهمن 1303 ه.ش. ) و متعاقب سركوب سركشاني چون سميتقو و بر كنار كردن شيخ خزعل از مستند قدرت در خوزستان نفت خیز ، خود را قهرمان ملی جلوه داد که هم مخالفان داخلی خلع سلاح و هم شورویها اغفال گردیدند . رضا خان برای تصاحب قدرت بیشتر ، به فکر تغییر رژیم و احراز مقام ریاست وزرایی ارضاء مي شد و نه استعمار انگلستان اين هدف محدود را در ايران دنبال مي كرد . رضاخان و انگليسيها هر دو در اندیشه تغییر سلطنت در ایران بودند . اما چون طرح تغییر سلطنت از قاجاریه به پهلوي در ابتداي نخست وزیری رضاخان ممکن نبود و مقاومت جدی جامعه را در پی داشت ، لذا برای آماده کردن افکار عمومي جامعه براي اين تغيير ،شعار جمهوري مطرح شد زيرا مقارن همين ايام در تركيه هم رژيم امپراتوري منحل و نظام جمهوري مستقر شده بود . اين امر بهانه خوبي براي طرفداران رضاخان بود كه تبلیغات وسیعی به راه بیندازند و خواهان استقرار نظام مشابهی در ایران شوند . برای تغییر ، بهترین راه وجود مجلس بود که می توانست چنین اقدامی را قانونی جلوه دهد . این جریان در آغاز انتخابات مجلس پنجم كه سردار سپه با قدرت قشون و وزارت داخله ، مجلس شورايي اراسته ترتيب داده بود ، به وقوع پيوست . در انتخابات این دوره گرچه اقلیتی چون ایت الله سید حسن مدرس و دکتر محمد مصدق نظائر آنها به مجلس راه يافتند ، اما از ولايات ، دست نشاندگان رضاخان و امير لشكرها بر ديگران پيشي گرفتند و در برابر دو حزب " اصلاح طلبان" و " سوسياليستها " ، حزب ديگري به نام " دمكرات مستقل " تشكيل دادند كه پس از چندي با نام " حزب تجدد " فعاليت گسترده اي را أغاز كرد . حزب جديد قصد داشت قبل از آنكه اعتبار نامه هاي اقليت تصويب شود ، به محض أمادگي مجلس ، ( نصف به علاوه يك ) ،لايحه جمهوريت را به مجلس آورد و به تصویب رساند و اگر اقلیت مخالفتی کرد ، اعتبار نامه افراد مخالفت را رد کند . طرفداران رضاخان ( با نام فراکسيون تجدد ) و مخالفان به رهبرې مرحوم مدرس ( با نام اقليت ) مدتي در كشمكشهاي يارلماني قرار گرفتند و در اين گفتگوها ، ارتباط كودتا با قرارداد 1919 ميلادي و رابطه غوغاي جدید جمهوري خواهي با کودتا و نقش افراد دست اندرکار به خوبي آشکار گردید که در مجلس و جامعه واكنشهايي يديد أورد . مدرس چون مي دانست رضاخان با اعمال نفوذ و تقلب در انتخابات موفق شده است عده اي از طرفداران خود را به عنوان نماينده به مجلس بفرستد ، تصميم گرفت تا با اعتراض به اعتبارنامه کند مخالفت مجلس حضورشان در اعتراضات مدرس و نطقهای افشاگرانه او تاثیر خود را گذاشت و مجلس اعتبار نامه چندتن از نمایندگان از جمله نوری زاده و علی دشتی را رد نمود. افشاگریهای مدرس نمایندگان موافق را جنان خشمگین ساخت که در یکی از روزها در اتاق تنفس مجلس به تحریك تدین ، دكتر حسین بهرامی ( احیاء السلطنه) سیلی محكمی به گوش مدرس نواخت . این عمل مخالفت مردم را با جمهوري رضا خاني تشدید کرد و بسیاري از تلاشهاي رضاخان طرفداران پس از واقعه دوم حمل 1303 خورشيدي و تظاهرات مردم در بهارستان به حمايت از مدرس و قشون كشيهاي رضاخان و كشته و مجروح و مصدوم شدن تظاهر كنندگان ، ورودي رضا خان به تالار مجلس و رويارويي با نمايندگان برجسته ، خاصه مرحوم موتمن الملك رئيس مجلس ، هياهوي " جمهوري خواهان " فروكش كرد . رضاخان پس از معذرت خواهي و دستور آزادي محبوسان روزهاي اخير ،خود به عموم مردم توصيه كرد كه "عنوان جمهوري " را موقوف نمايند . رضا خان چون به دليل مخالفت روحانيان كاري از پيش نبرد ،بر آن شد که به عنوان سلطنت یکه تاز عرصه سیاست شود. او پس از یك دوره قهر و اشتی ، با رسیدن به " مقام برخورد زمامداي روسيه با رضاخان ، براساس تحليل ماركسيستي آنان از پايگاه اجتماعي وي استوار بود . أنان رضا خان را به عنوان عامل توانمند " بورژوازي ملي "در برابر " فئوداليسم پوسيده سنتي " تلقي مي كردند و معتقد بودند كه وي ايران را از حالت نيمه فئودالي خارج و با ملاكين و زمينداران بزرگ و روحانيان او برخاستند از حمايت به لذا کرد، بر اساس همین تحلیل نمایندگان سوسیالیست که در مجلس پنجم شرکت داشتند و همواره از روسها تبعیت می کردند ،باحمایت از رضا خان به اهداف انگلستان در ایران کمك کردند . سلیمان میرزا و پانزده نفر از نمايندگان چپ به هنگام طرح تغيير سلطنت ، به پادشاهي رضاخان راي مثبت دادند و به اين ترتيب در ايجاد ديكتاتوري پهلوي سهيم شدند . رضا خان كه با تظاهر شديد به رعايت مذهب و پذيرش نظرات روحانيان و اظهار علاقه مندي به احكام دين و حمايت بخشى از روحانيان كه سقوط سلطنت قاجار و استقرار نظم جديد را به نفع جامعه مي دانستند ، به قدرت رسيده بود از أغاز يلطنت سياستي مخالف در پيش گرفت ، چنان كه مقارن دوره ششم مجلس در مسئله نظام وظیفه با روحانیان روشی مخالفت آمیز آغاز کرد و این روش اجتماع علماً را در قم به عنوان اعتراض پیش آورد . پشت کردن به قوانین مشروطیت و آزادیخواهی و مخالفت با جريانهاي اصيل مردمي و همسو با مذهب ، سربه نيست كردن رهبران مردم و رجال كشور ، از انديشه گران و مبارزانی را که در آغاز گمانهایی در ایجاد امنیت و ثبات توسط زضاخان در ایران داشتند ، به مرور در زمره

تبدیل محاضر شرع به محاضر رسمی ، روحانیان را از امور جاری بازداشت . تفکیك دین از سیاست به صورت یك اصل در امد و موقوفات در اختیار دولت قرار گرفت . در مسئله تغییر لباس و کشف حجاب و اسلام زدایی تا آنجا پیش رفت که فاجعه مسجد گو هر شاد و گشتار عمومی پیش آمد ( 1314 ه.ش. ) و در این راه حتی از گماشتن مامورانی مخصوص در کوچه و خیابانهای شهر که وظیفه داشتند به زور چادر از سر زنان بكشند ، خودداري نكرد . رضاخان براي تضعيف روحانيان دستور داد كه أنان نيز لباسهاي مخصوص خود را كنار بگذارند و از دخالت در امور اجتماعي جدا" احتراز كنند . عزاداري سيدالشهداء قدغن شد و از آداب مذهبي به عمل به شدت جلوگیري از مساجد ، تكايا ، حسينيه ها ، اوقاف به وضع تعطيل درآمد و اين روند تا پايان سلطنت وي ادامه يافت . مجلس شورای ملی از دوره ششم تا دوازدهم با نظم خاصی ادامه یافت و تبدیل به مرکز منتخبین رضاخان شد و طبعا" أنچه تصویب می کردند خواست شاه بود . آخرین اقلیت مجلس مربوط به دوره هفتم است . از دوره هفتم به بعد انتخابات کلیه نقاط کشور با مداخله دولت انجام گرفت . تشکیل هر دولت با اراده رضاشاه و سقوطش هم با اشاره او بود . محمد على فروغي ،ميرزا حسن خان مستوفي الممالك ، مهديقلي خان هدايت ، محمود جم ،احمد متین دفتري ،علي ( رجبعلي ) منصور در دوران سلطنت او ماموریت یافتند تشکیل کابینه

نظميه رضاشاه با رياست سرهنگ محمد در گاهي شروع شد و بعد از محمد صادق خان كوپال ، سالها محمد حسين آيرم اين سمت را بر عهده گرفت و با خشونت و قساوت بسيار و اختيارات فوق العاده نظارت عمومي را به عهده داشت تا نظام ديكتاتوري مستقر متزلزل نگردد ، تا جايي كه براي مسافرت از شهري به شهر ديگر اجازه نظميه لازم بود و در اجراي سياست مستبدانه شاه از همين طريق بسياري از مخالفان و حتي موافقاني كه رضا خان را در رسيدن به قدرت ياري كردند مثل نصرت الدوله ، تيمورتاش ، سردار اسعد ، اسدي ، و در گاهي نابود شدند . مطبوعات زير سانسور شديد قرار گرفتند و يكي بعد از ديگري تعطيل شدند و مديران آن به مجازات رسيدند . فقط جرايدي باقي ماندند كه از پهلوي تجليل مي نمودند . از سال 1310 ه.ش . با تفسير قانون اساسي ،وزير دادگستري در نقل و انتقال قضات مجاز گرديد و در نتيجه قوه قضاييه هم در

اختيار گر فت قرار ديكتاتور انگلیس که با امتیاز دارسی ( 1901 م. ) نفت را در اختیار داشت ،علاقه مند بود که تمدید قرارداد را از تصویب مجلس بگذراند ، لذا در 1310 ه.ش. به یکباره در آمد ناچیز ایران از نفت را به مقدار زیادی کاهش داد . موضوع در جریان مذاکره قرار گرفت اما در 16 آذر 1311 ه.ش. شاه از به نتیجه نرسیدن مذاکرات برآشفت و امتیاز نامه دارسی را در آتش سوزاند و دستور داد مجلس لغو امتیاز دارسی را اعلام نماید . اما شرکت نفت مقابله را تشدید کرد وتبلیغات گسترده ای علیه ایران شروع شد . برای اولین بار در این دوره به ز عم مقابله با انگلیس ، مردم ابر از خوشوقتی می کردند . انگلیس موضوع را به جامعه ملل ارجاع داد. برطبق توصيه جامعه ملل ،مذاكرات بين طرفين انجام گرفت و قرارداد 1312 ه.ش. ( 1933 م. ) با تمديد امتياز به مدت شصت سال همان طور که خواسته انگلیس بود ،به دستور رضاخان امضاء و به تصویب مجلس رسید و هرگونه ادامه بحث نسبت به آن ممنوع گردید . با وجود مراقبت دستگاه پلیسی، شورویها عناصر كمونيست را تقویت می کردند تا اینکه در 1308 ه.ش. ژرژ آقاپگف کارمند بازرگانی شوروی در تهران ، به سفارت انگلیس پناهنده شد. وي اسرار شبکه جاسوسي شوروي در ايران را فاش ساخت و در اين ارتباط اشخاصي دستگیر و روابط با شوروی تیره شد و در قوانین ،مجازات سنگینی برای فعالیتهای کمونیستی پیشبینی گردید. در 1316 ه.ش. شبکه کمونیستی دیگری مرکب از 53 ایرانی شد که دکتر ارانی در راس آنان بود که محكوميتهايي بيدا كردند . رضاشاه در 1314 ه.ش. مسافرت يك ماهه اي به تركيه و ملاقات با مصطفى كمال (آتاترك) رئيس جمهور آن كشور را داشت و تحت تاثير تحولات تركيه قرار گرفت . در بازگشت روند حركت به سوي غرب را تشديد نمود . در اوايل سلطنت رضاخان كاپيتو لاسيون لغو گرديد و ارتباط با كشور ها كسترش يافت و اختلافات مرزي با همسايگان ، به طريق مختلف مرتفع شد . بارها بر حق حاكميت ايران نسبت به بحرین تاکید شد بدون اینکه اقدام جدی و عملی ،که مستلزم مقابله با انگلیس باشد ،صورت پذیرد . قرارداد تعيين خطسر حدي ايران و تركيه با انضمام أرارات شرقي به خاك تركيه منعقد شد ( 1311 ه.ش. ) . قانون تعیین حدود آبهای ساحلی و منطقه نظارت دولت در دریا تصویب گردید ( 1313 ه.ش. ). با افغانستان بر اساس نظري که 45 سال قبل از آن ژنرال ماکلین و کلنل ماکماهون انگلیسی داده بودند ، که مستلزم چشم یوشی از بخش وسیعی از خراسان و بلوچستان و سیستان بود ،با رای حکمیت دولت ترکیه ، قرارداد تعیین حدود امضاء شد ( 1314 ه.ش. ) و بالاخره در جهت هماهنگی سیاست در منطقه پیمان دوستی و عدم تجاوز بین ایران و ترکیه و افغانستان و عراق در کاخ سعد آباد به امضاء رسید ( 1316 ه.ش. ) . در مورد رود هم در 1318 ه.ش. قراردادي با افغانستان به امضاء رسید روابط سياسي و اقتصادي با ألمان كه از مدتها قبل شروع شده بود ، پس از نمايان شدن آثار جنگ جهاني اول گسترش بیشتری یافت و رضاخان ابتدا بر پایه خواستهای بریتانیا ، در تقویت اقتصادی المان به منظور از نفوذ اندیشه های کمونیستی در آن کشور گام برداشت احداث بسیاری از ساختمانها و تاسیسات کشور و از جمله راه آهن به وسیله کارشناسان آلمانی انجام می گرفت . تاسیس دانشگاه تهران و گسترش مراکز آموزشی و اعزام محصل به خارج و تصویب قوانین غالبا" ترجمه شده از غرب مربوط به این دوره است . پس از به قدرت رسیدن حزب ناسیونال سوسیالیست هیتلري ( 1933 م. ) با شروع جنگ ، انگليسيها مانع حمل كالاي آلمان از راه دريا به ايران شدند . آلمان راه شوروي را انتخاب كرد . سياست بريتانيا قطع رابطه با دولت هيتلري بود اما رضاخان تعلل نشان داد . در اول تیر 1320 ه.ش. آلمان خاك شوروي را مورد حمله قرار داد . چرچیل با وجود تمامي دشمني ، متحد شوروي شد . مسئله رساندن مهمات به جبهه روسيه فقط از طريق راه أهن ايران حل مي گرديد ، اما مشكل اعلام بي طرفي ايران بود . در 27 تير 1320 ه.ش. انگليس و روسيه يادداشتهاي مشابهي به ايران تسليم و از فعالیت آلمانها ابراز نگرانی گردند و خواستند که تعداد آلمانیهای مقیم ایران را به یك پنجم کاهش دهد . پیغام خصوصـــي انگليس هم واگذاري راه بود اما از طرف ايران به ان توجه نشد . التيماتوم دو کشور و پيام هيلتر ، رضاخان را در وضع بغرنجي قرار داد. وي سياست دفع الوقت را در پيش گرفت . در سحر گاه سوم شهريور 1320 ه.ش. ایران از شمال و جنوب مورد تجاوز قرار گرفت . ارتشی که تمام هم رضاخان صرف آن شده بود ، به هنگام ورود قواي بيگانه توان مقاومت نداشت و از جانب ملت هم مورد حمايت قرار نگرفت و از هم ياشيد

رضا خان براي باقي ماندن در قدرت نياز به تقويت انگليسيها داشت اما جلب رضايت آنان در آن شرايط ساده نبود . وي ناچار به فروغي متوسل شد كه سالها او را كنار گذاشته بود . روسها شديدا" با بودن رضاخان مخالف بودند حتي سخن از بازگشت قاجاريه و تغيير رژيم از سلطنت به جمهوري پيش آمد . اما ظاهرا" با مهارت و سوابق فراماسونري فروغي اين مسئله منتفي شد و قرار شد رضاشاه از سلطنت كناره گبري گند و پسرش محمد رضا به سلطنت برسد و به اين طريق نفوذ سياست انگليس در هيئت حاكمه ايران همچنان باقي ماند . رضا شاه با استعفاي از سلطنت به تبعيد رفت . رضا شاه به هنگام كودتا نه ملكي داشت و نه كارخانه اي اما به هنگام استعفا چندين هزار سند مالكيت به نام او بود و از بزرگترين ثروتمندان جهان به حساب مي آمد .



نهلوی اول پهلوی دوه 🖰

پهلوي دوم ( 1357 – 1320 ه.ش. )

محمد رضا ولیعهد بیست ساله با استعفای رضاخان بر طبق قولی که متفقین به فروغی داده بودند در اواخر شهریور 1320 ه.ش. در مقام سلطنت قرار گرفت و در شرایط اشغال نظامی کشور توسط بیگانگان در مجلس سوگند یاد نمود . آغاز آزادی پس از سقوط دیکتاتور ،توام با آثار شوم جنگ و حضور قوای نظامی بیگانه بر ملت بود . فریاد عمومی برای انتقام از فجایع دوره گذشته با قول به جبران و محاکمه جنایتکاران و استرداد املاك و رعايت قانون اساسي ، پاسخ گفته مي شد . اير ان با پيمان سه جانبه اي كه به امضاء اسمير نوف سفير شوروي ، بولارد وزیر مختار انگلیس و علی سهیلی وزیر خارجه ایران رسید به متفقین پیوست و روس و انگلیس متعهد شدند استقلال و تمامیت ارضی ایران را محترم بشمارند . با استعفای فروغی از نخست وزیری ، سهیلی جای او را گرفت ( 18 اسفند 1320 ه.ش. ) . قحطی و گرسنگی شیوع بیماریها از جمله تیفوس ، مردم را به ستوه آورده بود . دولت اجازه انتشار اسکناس گرفت و آن را در اختیار متفقین گذاشت . شوروی توانست حزب توده را تشکیل و رونق دهد. هیئت حاکمه در اختیار انگلیس بود ،مع الوصف احزابی را برای مقابله با توده شكل داد . محاكمه مختاري و پزشك احمدي اسرار دوران ديكتاتوري را فاش مي ساخت . قوام بعد از بیست سال برکناری از سیاست زمامدار شد تا نفوذ آمریکا را هم مثل انگلیس پایدار سازد . بار دیگر میلسیوو هیئتهای مستشاری نظامی و مالی وارد ایران شدند . اما انگلیس به این سیاست راضی نبود . سهیلی بار دیگر در صحنه گذاشته شد و او در 17 شهریور 1322 ه.ش. به آلمان اعلان جنگ داد و به اعلامیه ملل متحد پیوست . در آذر 1323 ه.ش. کنفرانس تهران با شرکت استالین و روزولت و چرچیل تصمیمات مهمی در مورد جنگ گرفت ،ایران پل پیروزی نامیده شد <sub>.</sub> انتخابات مجلس چهاردهم در محیط مبارزه احزاب و حضور قواي بيگانه و اعمال نفوذ أنان انجام گرديد ومع الوصف با تلاش مردم ، أيت الله كاشاني و دكتر محمد مصدق از تهران انتخاب شدند . اما آیت الله کاشانی همچنان تا پایان دوره مجلس به بهانه ارتباط با آلمانها در بازداشت انگلیسیها بود



مجلس چهاردهم محل برخورد سیاستهای مختلف و افشاگریها و رد اعتبار نامه ها بود . اعتبار نامه پیشه وری رد شد . دکتر مصدق با مخالفت با اعتبارنامه سیدضیاء در صدد بود وابستگی سلطنت رضاخان را به نیروهای خارجی روشن سازد . وی به اتفاق جمعی از نمایندگان اختیارات میسلپوم را لغو و او را از ایران اخراج کردند و با اعطای هر نوع امتیاز به خارجیان در دوران اشغال کشور مخالفت نمودند . ساعد در 8 فروردین 1323 ه.ش. در ژوهانسبورگ در گذشت و شاه جدید توانایی تجلیل از او را نداشت . سهام السلطان بیات حکیم الملك صدر الاشراف حکومتگران دیگری بودند که دولتهای کوتاه مدتی را در زمان مجلس چهاردهم تشکیل دادند . با شکست آلمان و تسلیم این کشور ، منشور ملل متحد تهیه شد . ایران از امضاءکنندگان اولیه آن بود مسئله با شکست آلمان و تسلیم این کشور ، منشور ملل متحد تهیه شد . ایران از امضاءکنندگان اولیه آن بود مسئله استالین و چرچیل موافقت کردند بلافاصله ایران را تخلیه نمایند . بعد از بمباران اتمی هیروشیما و ناکازاکی و تسلیم بلاقید و شرط ژاپن ، ایران ، طی یادداشتی خواهان خروج قوای بیگانه شد . وزرای خارجه سه کشور اشغالگر توافق کردند تا 12 اسفند 1324 ه.ش. خاك ایران را تخلیه کنند . در همین زمان پیشه وری که در روزنامه آژیر حملاتی به هیئت حاکمه می نمود، در پناه قوای شوروی و قوای مسلحی که تدارك دیده بود ،

آذربایجان را اختیار گرفت . دولت مرکزی به ریاست صدر الاشراف که تازه معرفی شده و در مجلس مورد اختلاف بود ، در مقابل شورش آذربایجان اقدامی نکرد . دولت بعدی با ریاست حکیمی ، اقدام شوروی را در حمایت از فرقه دمکرات مورد اعتراض قرار داد و از انگلیس و آمریکا در خواست حمایت نمود. ارتش سرخ مانع رسیدن قوای دولت مرکزی به آذربایجان شد ( 30 آبان 1324 ه.ش. ) . شهر های آذربایجان در اشغال فرقه دمکرات قرار گرفت . انگلیس و آمریکای نگران ، در مقابل اقدام شوروی ، عکس العمل نشان دادند . در همین احوال حزب کومله کردستان ، تاسیس دولت جمهوری کردستان به ریاست قاضی محمد را اعلام داشت ( بهمن 1324 ه.ش. ) . سه ماه بعد حکومتهای خود مختار آذربایجان و کردستان در پناه ارتش سرخ ، قرارداد موافقت و اتحاد منعقد نمودند ( 3 اردیبهشت 1325 ه.ش. ) . اندکی بعد در خوزستان و در فارس هم گروههایی با حمایت انگلیس ،سر به شورش برداشتند که نوعی مقابله عملی با سیاست شوروی در آذربایجان و کردستان و

در اولين اجلاس مجمع عمومي سازمان ملل اعلام شد كه ايران طبق ماده 35 منشور ، عليه شوروي به شوراي امنيت اعلام شكايت نموده است ، ويشينسكي نماينده شوروي ، اتهامات وارده از جانب ايران را رد كرد . مسئله أذربايجان اولين موضوع دستور كار سازمان ملل نوبنياد بود و لذا مورد توجه افكار عمومي مطبوعات و نمایندگان کلیه دول قرار گرفت . قوام السلطنه بار دیگر در 6 بهمن با ظاهری دوستانه با احزاب چب و شوروي ، ولي باطنا" متكي به سياست غرب ،با عنوان نخست وزير وارد صحنه شد و خواهان مذاكره مستقيم با استالين و مولوتف گرديد و با هواپيماي روسي به مسكو رفت . پيشنهادهاي بدوي استالين سنگين بود . قوام فقط بهره برداري مشترك از نفت شمال را قول داد كه به امضاي قراردادي انجاميد . شوراي امنيت طرفين را به مذاكره دعوت كرد . آمريكا ، شوروي را به سبب ادامه اشغال ايران تهديد كرد و شوروي به طمع این که نفت شمال را به دست آورد و شکایت ایران در سازمان ملل متوقف بماند و مقابله ای با آمریکا نكرده باشد ، قواي خود را خارج كرد ( 19 ارديبهشت 1325 ه.ش. ) . در نتيجه با حمله ارتش ، آذربايجان از تجریه نجات یافت ( 21 آذر 1325 ه.ش. ) و قدرت مرکزی با حمایت غرب تثبیت شد و کردستان هم در اسفند حفظ شد با شکست جمهوري کردستان و اعدام سران آن مجلس پانزدهم در 29 مهر 1326 ه.ش. موافقتنامه قوام – ساد چیکف را کان لم یکن اعلام ، و دولت را مکلف نمود كه براي استيفاي حقوق ملت از شركت نفت انگليس و ايران ، اقدام نمايد . اين تصميم باعث عصبانيت شوروي و مسرت أمريكا و نگراني انگليس گرديد و آثاري را به دنبال داشت . قوام بر خلاف انتظار ، در اوج قدرت كنار گذاشته شد . سالهاي 1326 تا 1330 ه.ش. كابينه هاي حكيمي ، هژير ، ساعد ، منصور ، رزم آراء و علاء در جهت استحكام دربار و مقابله با نهضتي كه خواهان حاكميت و تامين منافع ملت بود ، تشكيل

واقعه 15 بهمن 1327 و تيراندزي به شاه در دانشگاه تهران ، فرصتي براي دست نشاندگان استعمار انكليس در ایران فراهم کرد تا برای اجرای مقاصد خود به اقداماتی دست بزنند . ابتدا حکومت نظامی در تهران برقرار و حزب توده غیر قانونی گشت و اعضای فعال و کارگزاران آن تارومال شدند و از سوی دیگر آیت الله کاشانی دستگیر و به کشور لبنان تبعید گردید و با ایجاد پاره ای تغییرات در قانون اساسی با تشکیل مجلس موسسان و تصویب آن مجلس سنا که نیمی از اعضای آن انتصابی بودند شکل گرفت و شاه با شرایطی از مجلس منحل برخوردار کردن دو هر در دوره نخست وزیری ساعد ، پس از مذاکرات مفصلی نمایندگان انگلستان و ایران (گس و گلشاییان ) قرارداد الحاقي به قرارداد نفتي 1933 ايران و انگليس را امضاء كردند . ساعد قرارداد الحاقي را در پايان دوره پانزدهم به مجلس برد ولي به لحاظ مقاومت اقليت برجسته آن روز مجلس ، فرصت تصويب پيدا نشد . و مذاكرات انجام شد ه پيرامون قرارداد الحاقي ، باعث آگاهي مردم و افشاشدن ماهيت استعماري قرارداد قبلي گردید . دولت ساعد نتوانست دوام بیاورد واستعفا کرد . پس از او علی منصور به نخست وزیری رسید . او هم پس از رد قرارداد الحاقي از طرف مجلس شانزدهم ، جاي خود را به رزم آرا،رئيس ستاد ارتش داد . قرار داد الحاقي در مجلس به كميسيون مخصوص به رياست دكتر مصدق واگذار شد و او ضمن يك مصاحبه مطبوعاتي صراحتا" قرارداد دارسي و قرارداد 1933و نيز قرارداد الحاقي را بي اعتبار دانست . أيت الله کاشانی که درصحنه مبارزه بود و دیگر علما*ي مذهبی و مراجع تقلید از ملی شدن صنعت نفت حمایت* کردند . انگلستان براي مقابله با نهضت ابتدا مسئله دول مستقل عربي جديد در منطقه خليج فارس را مطرح كرد كه خوزستان ایران را هم شامل می شد . سیس برای در مضیقه قرار دادن ایران از لحاظ اقتصادی ، دو شعبه بامك انگلیس در ایران را تعطیل و خواستار بازگرداند ودیعه ( یك میلیون لیره استرلینگ ) به بانك و استرداد وامهاي پرداختي به بازرگانان ايران شد و كمپاني نفت هم مبلغ 150 ميليون تومان پول خود را از گردش اقتصادي ايران خارج كرد . همراه با اقدامات تشديدي انگلستان ، رزم آرا نيز به مقابله با نهضت پرداخت . با ترور رزم أرا توسط فدابیان اسلام ( خلیل طهماسبی ) ، نهضت ملی رشد کرد و پایه های نفوذ بیگانه منزلزل شد . قرارداد گس – گلشاییان که منافع انگلیس را در نفت حفظ می کرد ، مردود اعلام گردید واصل ملي شدن صنعت نفت در سراسر كشور در آخرين روزهاي 1329 ه.ش. تصويب وپس از سقوط كوتاه مدت علاء ، دكتر محمد مصدق مامور اجرا آن شد . طي يك سال و نيم دوره اول زمامداري دكتر مصدق به منظور جلوگيري از اجراي ملي شدن صنعت نفت ، تهديد نظامي ،محاصره اقتصادي ، شكايت به شوراي امنيت و ديوان لاهه ، اعزام هيئتهايي از نوع جاكس و استوكس و و ساطتهاي أمريكا پيش أمد تا اينكه دكتر مصدق با شاه نتوانست در معرفي دولت به توافق برسد و استعفا كرد و قوام السلطنه روي كار آمد ولي با رهبري آيت الله كاشاني و حركت مردم در قيام 30 تير 1331 ه.ش. اين طرح در هم شكسته شد و حكومت چهار روزه قوام صورت گرفت انگلیس قطع رابطه ساقط گردید با و على رقم پيروزي افتخار أميز ملت در 30 تير ، حوادث روزها و ماههاي پس از أن ، تاسف انگيز و عبرت اموز بود. زمينه هاي داخلي و توطئه هاي خارجي باعث بروز اختلاف بين دكتر مصدق و آيت الله كاشانى گردید . به طوري که در دوره دوم نخست وزیري ، کم کم ر هبران اولیه نهضت کنار گذاشته شدند و اشخاص گر فتند قرار كليدي بستهاي دكتر مصدق اختيار قانون گذاري را به دست آورد و مجلس را منحل كرد . شاه توانست از اين وضع بهره گیرد ومصدق را عزل نماید . آمریکا و انگلیس و عوامل آنها ، ئوطئه شکست نهضت را چیدند و حوادث 25 تا 28 مرداد 1332 ه.ش. شكل گرفت . گر چه آيت كاشاني على رغم جو موجود ، در 27 مرداد طي نامه اي به دكتر مصدق ، او را از وقوع كودتايي توسط زاهدي مطلع ساخت ولي متاسفانه آخرين تلاش براي ايجاد اتحاد نقش برأب شد و فرداي آن روز ( 28 مرداد ) سرلشكر زاهدي با حمايت مستقيم دولت آمريكا و سازمان سيا و همراهي انكليس توسط جمعي كه در داخل تدارك ديده بودند به أساني حكومت را در دست گرفت و نخست وزيري كودتا شد . و شاه از فرار به خارج ، بازگشت . دولت آمريكا كه در كودتا نقش چشمگيري داشت ، با وجود آنکه سلطه بریتانیا هنوز هم کارایی خود را از دست نداده بود برای نخستین بار فعالانه در صحنه سیاسی خاورمیانه به جای استعمار گر ریشه دار سابق حضور پیدا کرد و هشیارانه با بهره گیری از سابقه استيلاي انگلستان ، روشهايي جديدي را در سلطه گري به كاربرد و با اين شيوه نوع استعماري حركات مردمی نیز سرکوب شد . دولت زاهدی با حمایت آمریکا و حکومت نظامی تیمور بختیار از تمام مبارزان نهضت انتقام گرفت . در محیط خفقان ، نفت ملی شده با قرار داد کنسرسیوم ( امینی – پیچ ) پس از یك سال مقدمه چيني ، تسليم كارتلهاي نفتي شد و أمريكا سهمي مساوي انگليس به دست أورد . مجلس هیجدهم ، قراردادي که خلاف اصل ملي شدن صنعت نفت بود تصویب کرد و کوشش چند ساله مردم ايران را به باد داد . غارتگري نفت شروع شد و سير صعودي يافت . حسين علاء وزير دربار شاه در سال 1334 ه.ش. جاي زاهدي را در نخست وزيري گرفت . پيمان بغداد براي مقابله با نهضت جمال عبدالناصر رئیس جمهورمصر و تکمیل حلقه محاصره شوروي به سرپرستي انگلیس امضاء شد . فداییان اسلام خواستند علاء را از میان بردارند ولی توفیق نیافتند و دستگیر و همگی بر اساس حکم دادگاه نظامی تیرباران شدند . شوروي ناراضي از جريان ، در حالي كه حزب توده در هم كوبيده مي شد ، 11 تن طلاي ايران را كه به دولت در مضیقه دکتر مصدق تحویل نداده بود ، به دولت زاهدی مسترد داشت . از سال 1336 تا 1339 ه.ش. دکتر اقبال در راس دولت قرار داشت . سازمان امنیت و اطلاعات کشور ( ساواك ) تاسیس شد . احزاب و مطبوعات که قبلا" به حال تعطیل در آمده بودند ، بیشتر تحت سانسور و مورد نظارت قرار گرفتند . شاه با وليعهد داشتند ارزوي در همين دوره با سقوط رژيم سلطنتي عراق ( 23 تير 1337 ) وشكل گيري حكومت متمايل به چپ عبدالكريم قاسم ، شاه دچار تزلزل گردید . با خروج عراق از پیمان بغداد ، این پیمان به پیمان سنتو تبدیل شد. فساد هئیت حاكمه و دستگاه اداري ، تورم ، وضع بد اقتصادي ، عدم رضايت مردم را گسترش داد و انتخاب كندي به رياست جمهوري أمريكا ( 17 أبان 1339 ه.ش. ) و اعلام عدم حمايت از سلطنتهاي پوسيده ، ضربه اي بر شاه ایران بود که به مخالفان مجال ابراز وجود داد . انتخابات دوره بیستم و مبارزه ساختگی حزب ملیون و مردم ،افتضاحی به وجود أورد که اقبال را ناگزیر از استعفاء و خروج از ایران ساخت ( 5 شهریور 1339 ه ش. ) . ابطال انتخابات هم اعلام شد . شريف امامي فراماسونر معروف ، با ظاهري ملي ، ترميم بحران را به عهده گرفت اما انجام انتخاباب او هم فاقد اعتبار بود . آیت الله بروجردی مرجع جهان تشیع و آیت الله كاشاني مبارز خستگي ناپذير در ابتدا و انتهاي سال 1340 ه.ش. درگذشتند و تجليل سراسري از آنان روحانيت را با پایگاه وسیع مردمی نشان داد. در آزادی نسبی که بالاجبار هیئت حاکمه و ساواك به آن تن داده بودند ، برای علاج بحران ، آمریکا امینی را برای زمامداری بیشنهاد کرد و شاه با اکراه پذیرفت . امینی برای فریب مردم ، مجلس بی اعتبار را منحل کرد . به عنوان مبارزه با فساد محاکماتی به راه انداخت و اصلاحات اراضي را مطرح و خطراتي براي شاه فراهم ساخت . در فروردين 1341 ه.ش. شاه در مسافرت به امريكا ، رضایت واشنگتن را به ادامه اقدامات به وسیله خودش جلب نمود . در نتیجه امینی در 27 تیر 1341 ه.ش. با نگرانی از آمریکا استعفا داد . دولت اسدلله اعلم که دولت شخص شاه بود ، تشکیل شد . دولت در مسئله انجمنهاي ايالتي و ولايتي ، ضديت با اسلام را در پيش گرفت و تصور مي كرد ديگر سدي دربرابرش وجود

ندارد . مبارزه اي كه روحانيان با محوريت آيت الله روح الله خميني از قم شروع نموده بودند ، گسترش يافت و با عقب نشيني دولت پيروز شد . اما پس از مدتي عنوان همه پرسي ( رفراندم ) براي تصويب لوايح ششگانه انقلاب سفيد ( كه بعدها بر تعداد آن افزوده شد ) پيش آمد كه اين بار نيز با مخالفت علما و مراجع و خصوصا" آيت الله روح الله خميني كه زعامت مبارزه و ادامه رهبري با او بود ، مواجه گرديد . اعلاميه علما و آيت الله خميني در تحريم رفراندم در سراسر كشور ، دولت را تا موضعگيري خصمانه عقب نشاند . بسياري از علماي مذهبي و دانشگاهيان و طلاب و دانشجويان و مردم در مخالفت با اين امر زنداني و تبعيد شدند و شاه با رفتن به قم و سخراني براي گروهي كه از تهران اعزام شده بودند خود را روياروي روحانيان قرارداد و با اعمال قدرت و خشنونت ، سرانجام يك همه پرسي نمايشي به اجراء در آورد .



در فروردین 1342 ه.ش. در پی یورش به مدارس علمیه فیضیه قم و طالبیه تبریز 7 گروهی از طلاب و جوانان مذهبی و مبارز کشته و مجروح شدند که در عاشورا همان سال با سخنرانی و حمله شدید اللحن آیت الله خمینی به شاه و دستگاه حاکمه ناأر امیهایی پدید أورد که منجر به دستگیری ایشان شد و متعاقب آن قیام تاریخی 15 خرداد 1342 ه.ش. در حمایت از همان رهبر مذهبی شکل گرفت که بازداشت شده بود. اسدالله علم بعد از انتخاب مجلس 21 ، جاي خود را به حسنعلي منصور از كانون مترقي داد كه بعدا" به حزب ايران نوين تبديل شد . آبان 1343 ه.ش. مبارزه در مخالفت با كاپيتولاسيون جديد به نفع أمريكا ، به تبعيد آيت الله خميني به تركيه انجاميد و به دنبال آن منصور به وسيله مبارزين اسلامي هيئتهاي موتلفه به قتل رسيد ( بهمن 1343 ه ش. ) هويدا به جاي دوست مقتول خود فرمان نخست وزيري گرفت . در فروردين 1344 ه ش. شاه از حمله سالم کاخ جان مرمر به هويدا با 13 سال نخست وزيري ، طولانيترين زمامداري دوران مشروطيت را به خود اختصاص داد و اين در حال بود که گروهای مسلح راه مبارزه را در پیش گرفته بودند و سازمان امنیت محیط وحشت و خفقان بی سابقه اي ترتيب داده بود. آخرين تغيير در قانون اساسي در سال 1346 ه.ش. مادر وليعهد را به عنوان نايب السلطنه شناخت تا او هم در مراسم تاجگذاري رسما" صاحب تاج شود . در سال 1349 ه.ش. جزيره ايراني بحرين كه استان 14 معرفي شده بود و سالها سياست انگليس أن را عملا"به وسيله حاكمان محلي اداره مي كرد ، ظاهرا" به ابتكار شاه پیشنهاد مشترك ایران و انگلیس و مداخله شوراي امنیت و از طریق نظر خواهی غیر واقعی نماینده سازمان ملل ، از ایران جدا شد و این تجزیه در مجلسین ایران به تصویب رسید و در عوض جزاير سه گانه ايراني (تنب بزرگ ، تنب كوچك و ابوموسي )كه هميشه متعلق به ايران بود به بهاي جدايي بحرين با نوعي نمايش نظامي در حاكميت ايران باقي ماند <sub>.</sub> و افرادي كه نسبت به اين شناسايي و به گر فتند اعتراض نمودند مورد تعقیب قرار زندان سالهای 1354 – 1350 دوره مجلس 23 ، فعالیت دادگاههای نظامی تشدید شد و مبارزات مسلحانه و شکل گيري گروهها و برخورد و اعدامها افزايش يافت ، ساواك سريعا" با كمك سازمانهاي جاسوسي سياي آمريكا و موساد اسرائیل تقویت شد و به انواع وسایل شکنجه و روشهای جاسوسی و اطلاعاتی مجهز گردید . زندانیان سياسي تحت شكنجه و آزار بيشتر قرار گرفتند . در زمينه فرهنگي ،شعار اصلي اسلام زدايي و جايگزيني فرهنگ شاهنشاهی بود با محتوای غربزدگی و تقلید از اربابهای آمریکایی و اروپایی و فرهنگ قبل از اسلام و ترويج بي بندباري . اشاعه فساد و ايجاد مراكزي به نام كاخ جوانان در سراسر ايران ، كاباره ها ، باشگاههاي تفريحي ،فيلمهاي مبتذل ،قمار خانه ها و مراكز فساد ، همه برنامه حساب شده اي بود كه رژيم مي خواست بدان وسیله نیروی اندیشه و صفای روح جوانان کشور را در منجلابشهوت و فساد نابود کند تا آنان نتوانند به سرنوشت كشور و ملت خويش بينديشند و به وسيله معدود افرادي كه به مطالعه و بحث علم علاقه مند بودند ، با ایجاد برنامه های کاذبی از قبیل دعوای شعر نو و شعر سنتی یا بحث تجدد گرایی و تساوی حقوق زن ومرد ،جوانان را سرگرم کرده بودند . در سال 1352 ه.ش. در آمد حاصل از فروش نفت افزایش یافت و اعلام شد که ایر آن حاکمیت بر نفت را به دست اور ده است و در همین زمان در افغانستان با کودتا جمهوری اعلام شد که هشداري ديگري براي شاه بود . به دنبال چهارمين جنگ اعراب و اسرائيل و اعلام تحريم نفتي غرب از جانب اعراب ،قیمت هر بشکه نفت ایران چهار برابر افزایش یافت و دریافت آن به چنان میزانی رسید که نظام شاه از هزینه آن عاجز ماند و سخاوتمندانه به بسیاری از کشورها وام یا کمك بلاعوض داد و به خرید

تسلیحات انبوه مدرن پرداخت تا عنوان قدرتمند پیدا نماید و ژاندارم منطقه شناخته شود . ارتش ایران در پیروي از سیاست آمریکا در جبهه ظفار به سرکوبي مبارزین علیه سلطان عمان پرداخت . اختلافات مرزي ایران و عراق شدت یافت و تا برخورد مسلحانه پیش رفت و سرانجام در اسفند 1353 ه.ش. با موافقتنامه الجزاير به صلح و أشتي انجاميد و مرز ثابت دو كشور به طور دائم مشخص شد . شاه كه خود را در موضع بسيار مستحكم مي ديد و از بازي دموكر اسي دو حزب مليون و مردم كه عضوي نداشتند ، خسته شده و طالب قدرت مطلقه بود با یك رست سیاسی ، احزاب را منحل و حزب واحد رستاخیز را كه همه ملت مكلف بهعضویت در آن بودند ، اعلام نمود و مبداء تاریخ از هجرت پیامبر ( ص ) را به جلوس اولین شاه در ایران باستان تبديل كرد . اين اقدامات شرايطي را فراهم كرد كه تقابل مردم را با رژيم به وضع كاملا" آشتي ناپذيري درآورد . در این زمان و هم در سالهای قبل از شاه به بسیاری از کشورها مسافرت می کرد و یا میهماندار سران و زمامداران ممالك مختلف بود . وضعى كه هرگز شاهان سابق نداشتند . در انتخابات رياست جمهوري آمريكا بر خلاف انتظار شاه ، جيمي كارتز پيروز شد ( 12 آبان 1355 ه.ش. ). مسئله رعايت حقوق بشر ، شاه را مجبور به اعلام فضاي باز سياسي نمود . حملات سازمانهاي مختلف بين المللي به رژیم شاه و سابقه خشونتهاي آن براي شاه ناخوشايند بود. در داخل تحریکات مبارزین تشدید شد و چهره خشن رژیم شاه و دولت هویدا و سازمان امنیت براي کشور هاي مختلف از بزرگ و کوچك افشاء گردید . براي نجات شاه ، استعفاي هويدا زمامدار 13 ساله لازم شد ( 15 مرداد 1356 ه.ش.) . جمشيد آموزگار بعد سالها انتظار ، در بدترين شرايط ،فرمان نخست وزيري گرفت . هويدا وزير دربار شد اما در جهت آرام سازي مدتي بعد در زندان دژبان پذيرايي گرديد . تظاهرات ، اعتصابات در داخل کشور روندي رو به تزايد يافت . شاه به گمان اينكه مي تواند به سان سفر پيشين خود در زمان جان كندي دستاوردهايي همراه بياورد ، برای جلب نظر کارتر به آمریکا رفت ( 23 آبان 1356 ه.ش. ). اما در مراسم استقبال به لحاظ استفاده از گاز اشك أور در متفرق كردن تظاهر كنندگان ايراني كه عليه شاه در برابر كاخ سفيد اجتماع كرده بودند ، با چشمانی گریان به نمایش گذاشته شد . فعالیت مبارزاتی امام خمینی ، مرجع تبعیدی در سال 1356 ه.ش. در نجف ادامه یافت و در داخل کشور تدابیر سازمان امنیت دیگر کارساز نبود . با هر آزادی زندانی ، اجتماعات و تظاهرات دوره جديدي را نشان داد. در گذشت مشكوك حاج سيد مصطفي خميني در نجف ، عكس العمل گسترده اي در ايران داشت تا به آنجا كه انتشار مقاله روزنامه اطلاعات در 17 دي سال 1356 ه.ش. عليه امام ، تظاهرات خونینی را در شهر قم و چهلم آن در تبریز و دیگر شهرها حرکنهای پرخروش به دنبال آورد که تا پايان عمر رژيم قطع نشد . بغداد تحت فشار قرار گرفت . خلعتبري وزير امور خارجه وقت ،به ملاقات حسن البكر و صدام رفت . درباريان و خانواده سلطنتي دارايي خود را خارج منتقل كردند . نوروز 1357 ه.ش. از شد اعتصاب غذای زندانیان سیاسی شروع گردید . پیامهای امام به سرعت در سراسر کشور پخش می شد . اعتصاب در صنایع نفت و عدم تولید و توزیع آن دولت را فلج کرد . کم کم " مرگ بر شاه " شعار عمومی گردید و در اصفهان و ده شهر دیگر حکومت نظامي اعلام شد . اول ماه رمضان فریاد الله اکبر بر فراز بامها بلند شد . سولیوان و پارسونر ، سفرای امریکا و انگلیس با مراکز خود و با دربار شاه در تماس روزانه بودند . شاه حمايت انتظار جدي داشت . فاجعه سينما ركس أبادان ، تير خلاصي براي كابينه أموز گار بود در أن فاجعه چهار صد تماشاچی در آتش سوختند . شریف امامی با عنوان دولت آشتی ملی از مجلس رای اعتماد گرفت در حالی خود 13 سال در راس مجلس سنا بود . تمام تدابیر او در فریب رهبر و مردم بدون فایده بود . تظاهرات گسترده و ميليوني و سپس برقراري حكومت نظامي ناگهاني و كشتار 17 شهريور ميدان ژاله ، او را به استعفا وادار ساخت . اين واقعه در صحنه بين المللي انعكاس بسيار نامطلوبي براي رژيم داشت . شاه متوحش بود که آمریکا کمابیش او را رها کرده است و همین امر موجب تضعیف روحیه دیکتاتوري وي گردید . اما به تصور اينكه با اوردن حكومت نظاميان مي تواند بحران را خاتمه دهد با اعلام اين كه :" صداي انقلاب را شنيده و مافات را جبران مي كند "،دولت نظامي ازهاري را تا برقراري امنيت روي كار اورد ( 14 ابان 1357 ). با استقرار رهبري انقلاب در نوفل لوشاتو ياريس ، تحركات نهضت ابعاد جهاني بيدا كرد . اعتصابات و تظاهرات و برخوردها در مقابل دولت نظامي تشديد شد و به راديو و تلويزيون سرايت كرد . فرار نظامیان از یادگانها هم اغاز گردید . باقیمانده حامیان شاه او را به تشکیل یك دولت مردمی توصیه كردند و فرماندهان نظامي طرح يك كودتا و قتل عامي را پيشبيني نمودند . بيماري شاه كه پنهان نگهداشته شده بود ،او را در تردید نگه داشت بین رهبران جبهه ملی سابق ،شاپور بختیار مناسب تشخیص و داوطلب شد . بختيار در مقابل طوفاني از خون و آتش كه مردم در آن غوطه ور بودند ، اعلام زمامداري كرد ( 17 دي راي اعتماد گرفت 1357 ه.ش. مجلس و از شوراي سلطنت تشكيل شد . شاه در 26 دي با چشماني گريان براي هميشه از كشور خارج و كشور غرق در شادي شد . شوراي انقلاب توسط امام خميني شكل گرفت و رهبر آماده بازگشت به كشور شد . حاميان خارجي بختیار تلاش می کردند این بازگشت را به تاخیر اندازند . فرودگاه بسته شد اما با اراده عمومی و اجتماعات

ميليوني ، امام خميني به كشور بازگشت ( 12 بهمن 1357 ه.ش. ) و استقبال بزرگ تاريخ صورت گرفت و هيچ راهي جز سقوط سلطنت و تشكيل حكومت اسلامي باقي نماند . محل اقامت رهبر نقطه سراسر جهان قرار گرفت . بازرگانان از جانب امام به نخست وزيري موقت منصوب شد . بختيار همچنان براي حفظ سلطنت تلاش مي كرد و تنها نقط اميدش ارتش بود كه بدنه آن به سوي انقلاب متمايل بود . در 21 بهمن همافران در مقابل گارد شاهنشاهي قرار گرفتند . رژيم به منظور نابودي نهضت از ساعت 4 بعد از ظهر اعلام حكومت نظامي كرد ولي با پيام امام به مردم كه " اعتنا نكنيد " بلا اثر وقوع كودتا غير ممكن گرديد

مردم مراكز اسلحه را گشودند . در خيابانها و پشت بامها سنگربندي كرده بودند . تانكها را در اختيار گرفتند . مراكز انتظامي و دولتي يكي پس از ديگري سقوط كردند . با آماري از هزاران شهيد انقلاب اسلامي پيروز شد و خاتمه رژيم سلطنتي 2500 ساله اعلام گرديد ( 22 بهمن 1357 ه.ش. )



## 5

## جمهوري اسلامي ايران به رهبري امام خميني

آیت الله العضمي حاج سید روح الله خمیني فرزند آیت الله حاج سید مصطفي که از سال 1342 در صحنه مبارزه بود ، پس از سالها در دست داشتن مقام مرجعیت ، و نیم قرن تدریس علوم اسلامي و گذراندن 15 سال در تبعید ، رهبري یکي از شگفت انگیز ترین انقلابهاي جهان را بر عهده گرفت و با وحدت بي سابقه ملت ایران همه موانع و سدها را در هم شکست . امام خمیني از 12 بهمن 57 که از پاریس با استقبال بي سابقه اي به میهن اسلامي بازگشت ، تا 22 بهمن که دهه فجر نام گرفت و پیروزي تحقق یافت، از میلیونها ایراني در مدرسه رفاه دیدار نمود که اطاعت از او را پذیرفته بودند . شوراي انقلاب را قبل از ورود و دولت موقت را بعد از آن تشکیل داد . حکومت نظامي آخرین نمود سلطنت شاه وسران ارتش زیر نفوذ آمریکا ، که در تدارك کودتا بودند ،با خواست او و حضور و فداکاري ملت بلا اثر ماند و سرانجام رژیم سلطنت با سرعتي که قابل تصور نبود ، در هم کوبید شد . حوادث لحظه به لحظه انقلاب به وسیله خبرنگاران که بعضا" با هواپیماي رهبر آمده بودند ، به دنیا منعکس مي شد . در هر مسجد کمیته اي از مردم ظاهر شد که امنیت و نظم را به عهده گرفت و به کمیته امام معروف گردید .



زندانیان سیاسی و عادی آزاد شدند . عفو عمومی هم به نوعی نسبت به جرایم گذشته اعلام شد . عوامل سازمان امنیت و گارد شاهنشاهی از ترس جان خود و یا انتقام از ملت در کمین بودند تا برای جوانان حافظ انقلاب خطر آفرین باشند و یا به نحوی از کشور خارج شوند . حزب جمهوری اسلامی شکل گرفت. نمایندگی اسرائیل تعطیل و به جای آن سفارت فلسطین دایر گردید . ایران از پیمان نظامی سنتو خارج شد. رهبر انقلاب که از دهم اسفند 57 در قم اقامت گزید ، مردم را به حمایت از دولت موقت فرا می خواند . نوروز 58 برای ملت مفهوم خاص پیروزی و آزادی را داشت . صمیمیت و دوستی خاصی در همه طبقات و سطوح اجتماعی در سراسر کشور دیده می شد . اولین رفراندوم در 12 فروردین 58 صورت گرفت و حکومت جمهوری اسلامی با اکثریت 98/2 در صد رای دهندگان پذیرفته شد . در حالی که انقلاب با تجلی

قدرت عامه ملت و رهبري امام خميني با سرعت پيش مي رفت و هيچ گروه و حزب و دسته خاصي نقش تعیین کننده نداشت . پس از پیروزی ، بسیاری از اشخاص سیاسی و گروهها و احزاب و دسته ها که در رژیم سلطنت خاموش بودند ، يا در خارج به سر مي بردند و يا احتمالًا" در بند بودند ، در پرتو أزادي پيش أمده ، فعالیت خود را آغاز کردند و انواع روزنامه ها و مجامع تشکیل دادند و هر کدام خود را چنان مطرح می کرد كه گويا پيروزي محصول كار أنهاست و در نتيجه حوادثي را در كردستان ، تركمن صحرا،أذربايجان و حتي در تهران باعث شدند . پیام رهبر و حضور ملت در تمام موارد به ماجراهای پیش آمده خاتمه می داد . مجلس خبرگان با حدود 80 عضو بر اساس انتخابات و آبين نامه مصوب شوراي انقلاب افتتاح شد (58/5/28 ) و طى سه ماه قانون اساسى را تنظيم و تصويب نمود كه پس از تاييد رهبر در رفراندوم 12 آذر 1358 از جانب ملت پذیرفته شد . در قانون اساسی مصوب ،ولی فقیه دارای مقام مرجعیت با پذیرش ملت یا به انتخاب مجلس خبرگان در راس هرم قدرت قرار گرفته و فرمانده کل قوا محسوب شده است . سه قوه مجریه ، مقننه ، و قضائيه ، تحت نظر او وظايف خود را انجام مي دهند . رئيس جمهور و 270 نمايند مجلس به مدت 4 سال مستقيما" از طرف ملت انتخاب مي شوند . دوره مجلس خبرگان 8 سال و در ارتباط با رهبري است . فقهاي شوراي نگهبان و رئيس ديوانعالي كشور و دادستان كل منتخب رهبرند . طبق اصل 4 ، تمام قوانين بدون استثناء بايد در چهار چوب موازين اسلام باشند و مشخص كننده أن شوراي نگهبان است . حقوقدانان شوراي نگهبان با پیشنهاد شورایعالی قضایی و تصمیم مجلس برگزیده می شوند . حقوق و آزادیهای ملت در حدود اسلام تضمين از اوایل سال 58 ترور عناصر موثر در انقلاب شروع شد . در 12 اردیبهشت آیت الله مطهری متفکر و فیلسوف اسلامی ، و چندی بعد دکتر مفتح روحانی پیوسته به دانشگاه ، عراقی مبارز اسلامی و قاضی طباطبائي امام جمعه تبريز به شهادت رسيدند . اقاي رفسنجاني از اين ترور ها جان سالم به در برد . قبل از اين جمع ، سپهبد قرنی هدف قرار گرفت . ایت الله طالقانی که از جانب ر هبر از تاریخ 58/5/5 مامور نماز جمعه در گذشت تهران بود در 19 شهريور دانشگاه 58 در این سال کمیته امداد ،جهاد سازندگی ، سپاه پاسداران ، بنیاد مسکن انقلاب ، نهضت سوادآموزی ،بسیج مستضعفین و بنیاد شهید انقلاب اسلامی تشکیل شد و دادسر اها و دادگاههای انقلاب به فعالیت خود ادامه دادند و در چند نوبت عناصر اصلی رژیم سابق که مجال فرار پیدا نکرده بودند محاکمه و اعدام شدند . اموال خاندان سلطنت و اشخاص وابسته مصادره شد و در اختیار بنیاد مستضعفان قرار گرفت. بانکها و شرکتهای بیمه ، ملي شدند . أمريكا كه در جريان انقلاب از شاه حمايت كرده بود ، با سوابقي كه در كودتاي كشور ها داشت ، به شدت مورد سوءظن رهبر انقلاب بود . ورود شاه مخلوع به آمریکا ،که عنوان معالجه را داشت ، با عکس العمل اشغال سفارت أمريكا و گروگانگيري اعضاي أن به وسيله دانشجويان پيرو خط امام روبه رو شد ( ر هبر رسما" این اقدام را مورد حمایت قرارداد . دولت موقت که انتظار چنین اقدامی را نداشت ، پس از ملاقات رسمي با برژينسکي و عدم توانايي در نظارت بر امور ، استعفاء داد <sub>.</sub> دولت جديد ترکيبي از شورا*ي* انقلاب و دولت ، با نخست وزيري اقاي مهدوي كني ادامه كار را عهده دار شد . اولين انتخابات رياست جمهوري در 5 بهمن، وانتخابات مجلس شوراي اسلامي در 24 اسفند 1358 صورت گرفت . فقهاي شوراي جانب رهبر و حقوقدانان به وسیله مجلس برگزیده شدند از أمريكا اقدامات خصمانه عليه جمهوري اسلامي را تشديد نمود و در فروردين 1359 قطع رابطه دولتين اعلام شد و اموال و دارایی ایران به دستور رئیس جمهور آمریکا توقیف گردید . بنی صدر که به عنوان اولین رئیس جمهور ایران انتخاب شده بود ، در انتخاب نخست وزیر با مجلس اختلاف داشت و با بعضی گرو ههای مخالف به تو افق رسيد رهبري تجاوز أمريكا و شكست معجزه أساي أن در واقعه طوفان شن طبس ، دنيا را در بهت فرو برد و بعد الهي حكومت اسلامي را تجسم بخشيد ( 59/2/5 ) . محاصره اقتصادي از جانب امريكا شروع شد ( 59/3/1 ). توطئه كودتاي نوژه با شكست مواجه شد ( 59/4/21 ) . مرگ شاه در مرداد 1359 در مصر ، اميد كمرنگ معدود سلطنت طلبان را به ياس مبدل ساخت . دانشگاهها و مراكز أموزش عالي كه مركز فعاليت گروهها و

تجاوز آمريكا و شكست معجزه آساي آن در واقعه طوفان شن طبس ، دنيا را در بهت فرو برد و بعد الهي حكومت اسلامي را تجسم بخشيد ( 59/2/5 ) . محاصره اقتصادي از جانب آمريكا شروع شد ( 59/3/1 ) . محكومت اسلامي را تجسم بخشيد ( 59/4/21 ) . مرگ شاه در مرداد 1359 در مصر ، اميد كمرنگ توطئه كودتاي نوژه با شكست مواجه شد ( 59/4/21 ) . مرگ شاه در مرداد 1359 در مصر ، اميد كمرنگ معدود سلطنت طلبان را به ياس مبدل ساخت . دانشگاهها و مراكز آموزش عالي كه مركز فعاليت گروهها و دسته هاي مخالف انقلاب شده بود ،با اعلام انقلاب فرهنگي ، در ارديبهشت 1359 تعطيل و ستاد انقلاب فرهنگي مامور تنظيم آموزش عالي شد . امواج انقلاب اسلامي به بعضي از كشورهاي اسلامي رسيد و براي عراق ، كشوري كه در صد بالايي از ساكنان آن شيعه بودند ، بيشتر خطر آفرين بود . عراق ، كشوري كه در مد بالايي از ساكنان آن شيعه بودند ، بيشتر خطر آفرين بود . با توطئه آمريكا در 31 شهريور 1359 تهاجم سنگين نظامي عراق به بهانه لغو قرارداد 1975 م. الجزاير ولي به قصد بر اندازي انقلاب و تصرف خوزستان شروع شد و اين درست در زماني بود كه ايران آمادگي جنگي نداشت . جنگ همه مسائل را تحت الشعاع قرار داد . امام به تقويت روحيه ملت پرداخت و آنان را به جبهه ها فراخواند . كارتر در انتخابات رياست جمهوري آمريكا از ريگان شكست خورد و در همين زمان مسئله آزادي و گروگانها كه در مجامع بين المالي محكوميتهايي براي ايران فراهم كرده بود به عهده مجلس شوراي اسلامي و گروگانها كه در مجامع بين المالي محكوميتهايي براي ايران فراهم كرده بود به عهده مجلس شوراي اسلامي

گذاشته شد و سرانجام گروگانها با وساطت دولت الجزاير و بر اساس بيانيه اي در آستانه زمامداري ريگان و با تشكيل ديوان داوري لاهه براي رسيدگي به اختلافات مالي دو كشور ، آزاد شدند ولي آمريكا به تعهدات خود عمل عمل

بني صدر که از 14 اسفند 1359 عملا" در مقابل نهادهاي انقلاب قرار گرفته بود و در مسئله جنگ از تجهيز نيروهاي مردمي امتناع داشت ، در 30 خرداد 1360 از جانشيني فرماندهي کل قوا عزل و با راي عدم کفايت سياسي وي از جانب مجلس و به فرمان امام ، از رياست جمهوري کنار گذاشته شد و پس از مدتي اختفاء ، به پاريس فرار کرد . در 4 تير 1359 مجتهد مبارز سيد علي خامنه اي نماينده مجلس مورد سوء قصد قرار گرفت و در 7 تير ، دفتر حزب جمهوري اسلامي به وسيله عوامل نفوذي گروهك مجاهدين خلق ، که حمايت از بني صدر را هم عهده دار شده بود ، با کارگزاري بمب منفجر شد . آيت الله دکتر بهشتي رئيس ديوانعالي کشور از شخصيتهاي فعال انقلاب و هفتاد و چند نفر از مسئولان کشور ( نمايندگان ، وزرا و ...) به شهادت رسيدند . در انتخابات دوم رياست جمهوري ، اول مرداد 1360 ، محمد علي رجايي که قبلا" سمت نخست وزيري را داشت ،انتخاب شد. وي دکتر باهنر روحاني جوان انقلابي را به عنوان نخست وزير معرفي کرد و از مجلس راي اعتماد گرفت . اما يك ماه بعد ( 1360/6/8) ، با انفجار دفتر نخست وزيري هر دو به شهادت رسيدند . موارد ترور مردم و شخصيتهاي انقلاب در سال 1360 و 1361 ادامه يافت . سومين انتخابات رسيدند . موارد ترور مردم و شخصيتهاي انقلاب در سال 1360 و 1361 ادامه يافت . سومين انتخابات رياست جمهوري در 10 مهر 1360 صورت گرفت و مجتهد مبارز خامنه اي به رياست جمهوري انتخاب شد

با حذف بني صدر و تكيه بر نيروهاي انقلابي سپاه پاسداران و بسيج مردمي ، شيوه جنگ تغيير كرد و با شكستن حصر آبادان عقيم ماند. زيرا با انجام چند عمليات شهر بستان و منطقه وسيعي از جنوب كشور آزاد گشت و متعاقب آن خرمشهر به دست قواي ايران مازيس

حمله به اماكن غير نظامي و شهرها ، و شرايط جبهه ها ، ايران را ناگزير ساخت كه در تاريخ 1364/11/20 عملياتي را در منطقه " فاو " اجرا نمايد . پاتكهاي دشمن در اين عمليات 75 روز بدون وقفه به طول انجاميد و هواپيماهاي آواكس آمريكا اطلاعات نظامي را به عراق مي دادند . سرانجام ارتش عراق با نااميدي از بازپس گيري منطقه عمليات ، حملات خود را متوقف ساخت . فتح فاو گذشته از آثار و نتايج بسيار برجسته نظامي و سياسي كه درپي داشت ، قرار داد 1975 الجزاير را تثبيت كرد ولي رويارويي مستقيم آمريكا با ايران را نيز به همراه آورد و در دنياي غرب و منطقه اين نگراني به وجود آمد كه ايران در جنگ برنده خواهد شد .



هفتمين سال جنگ ،با تحولات سريع پيش آمده به منزله آغاز شمارش معكوس براي خاتمه جنگ ارزيابي مي شد . اعلام شعار "تعيين سرنوشت جنگ " محور فراخواني نيروهاي داوطلب و به كارگيري تمام امكانات كشور براي خاتمه دادن به جنگ بود . در چنين موقيعتي ،افشاي ماجراي " مك فارلين " در 13 آبان 1365

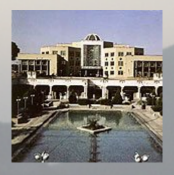
کلیه تحولات سیاسی و نظامی جنگ را تحت تاثیر قرار داد و اوضاع را بیش از پیش برای ایران سخت و دشوار کرد . حامیان منطقه ای آمریکا را دچار تزلزل ساخت و در کشور آمریکا ایجاد بحران سیاسی کرد . آمریکا برای خروج از این وضعیت و کسب اعتماد مجدد متحدین خود در منطقه عراق ، فشار به ایران را تشدید کرد . حملات هوایی عراق به مراکز صنعتی و اقتصادی ایران – حمله به نفکشها و پایانه های نفتی و كشتيهاي تجاري – وضعيت اقتصادي ايران را مختل كرد . ضمن اينكه به قيمت نفت به كمتر از 10 دلار رسید در این وضع سخت که قطع برق و جیره بندی بنزین ، بازار سیاه کالاهای اساسی ، افزایش قیمتها و تورم وجود داشت . نيروهاي داوطلب مردمي براي اجراي عمليات جذب سازماندهي شدند . اتخاذ دفاع متحرك عراق ، مي توانست توازن جنگ را به نفع عراق به چرخش در آورد . ايران در تاريخ 1365/10/19 در منطقه شرق بصره دست به عملیاتی زد و با عبور رزمندگان اسلام از کانال پرورش ماهی ، نیروهای دشمن در موقعیت دشواری قرار گرفتند و سرانجام پس از یك نبرد سخت و دشوار نیروهای ایران در شرق " نهر جاسم " مستقر شدند . تلاش دشمن براي باز پس گيري منطقه عقيم ماند. عذاق براي جبران شكست در عمليات مجددا" حملات هوايي به شهرها و مردم بي دفاع را از سرگرفت . ايران نيز متقابلا" بغداد را زير حملات موشكي گرفت و با اجراي آتش توپخانه برروي شهر بصره ، عراق را در وضعيت دشواري قرار داد . در واقع مجموعه تحولات جنگ از بهمن 1364 با فتح فاو تا بهمن 1365 با پیروزي در عملیات كربلاي 5 ، كوشش ايران براي حفظ برتري و متقابلاً" تلاش عراق براي تغيير أن بود ، و نتيجه اين بود كه قاطع به نفع ايران به نحوي قوا هم به بر پايه اين ملاحظات ، نو عي بازبيني در برنامه نظامي کشور هاي عربي و شوروي در مورد جنگ پديد امد و اين امكان را براي عراق فراهم ساخت تا با هدف بين المللي كردن جنگ ، حمله به نفتكشها و پايانه هاي نفتي و مراكز صنعتي و اقتصادي ايران را مورد تهاجم قرار دهد . هدف اين برنامه از بين بردن " اصل اميد " براي ايران بود. وزير خارجه وقت آمريكا ( جورج شولتز ) ، به ايران هشدار داد كهيا جنگ را پايان دهد يا با اقدامات شدید و مقتضی روبرو خواهد شد. دامنه جنگ به خلیج فارس کشیده شد . ایران سیاست امنیت در خلیج فارس برای همه یا هیچ کس را دنبال می کرد . با حمایت گسترده آمریکا از عراق در حقیقت خلیج فارس كاملا" در اختيار عراق قرار گرفت و برتريهاي سياسي - جغرافيايي ، نظامي ايران را تحت الشعاع قرار داد

امام خمینی که آخرین جمعه ماه رمضان هر سال را به عنوان روز قدس نامید تا مسلمانان جهان موضوع اسرائیل را فراموش نکنند و به مبارزه ادامه دهند و با قرارداد کمپ دیوید ، که مصر به سازش با اسرائیل كشاند مبارزه نمود و سياست كشور را در جهت حمايت از نهضتهاي اسلامي سوق داد . جمهوري اسلامي كه جنگ را با هدف رفع تجاوز و اعلام مجازات متجاوز و پرداخت خسارت دنبال می نمود با وساطت كشور هايي كه فقط توقف جنگ را مي خواستند موافق نبود . عراق كه رسيدن به اهداف اوليه را غير ممكن مي دانست ، سخن از صلح داشت . دكوئيار دبير كل سازمان ملل تلاشي را أغاز نمود كه با قطعنامه اي بينابين أتش بس را عملي سازد و در اين راه قطعنامه 598 شوراي امنيت صادر شد ( سال 1366 ) . در سال 1366 در مراسم حج و در زمان راهپیمایی برائت از مشرکین صدها ایرانی و غیر ایرانی به قتل عربستان به اوج تیره روابط رسيد با حاکمان عراق در طول جنگ بارها بر خلاف موازین بین المللي جنگ از سلاح شیمیایي و گازهاي سمي خردل استفاده کردند و سدي در برابر پيشروي به وجود أوردند . در اواخر سال 1366 با استفاده از گاز خردل هزاران نفر اهالي حلبچه عراق را به هنگام استقبال از قواي اسلام بوضع فجيعي به قتل رساندند و وجدان بشري را در سراسر جهان متالم ساختند و در همين شرايط اقدام به باز پس گيري فاو نمودند در حالي که جنگ موشکی شهرها که عامل صدمات جانی زیاد به مردم و خسارت فوق العاده بود ، ادامه داشت . شوراي امنيت که به هنگام پيشروي عراق در خاك ايران فقط توقف جنگ بدون بازگشت به مرزهاي طبيعي را مي خواست به هنگام پيشروي ايران در فاو و هور و نزديکيهاي بصره وضع معکوسي در پيش گرفت در أغاز سال 1367 أمريكاييها به دو سكوي نفتي ايران در خليج فارس حمله كردند و همزمان با ان عراقيها پس از حمله گسترده شیمیایی به خطوط پدافند ایران و با دریافت اطلاعات از آواکس های آمریکا با سپاهی مجهز به " فاو " يورش أوردند و اين بندر پس از 2 سال و 3 ماه كه در اختيار ايران بود ، سقوط كرد . اين مسئله باز تاب زیادي پیدا کرد . عراق در تهاجمي دیگر شلمچه را نیز تصرف کرد . امکانات فوق العاده تجهيزات پيشرفته ، كاربرد سلاحهاي غير متعارف ، مانند سلاحهاي شيميايي و گسترش سازمان ارتش عراق ، این امکان موفقیت را برای عراق ایجاد کرد . در مجموع وضعیتی کاملا" نگران کننده به وجود آمده بود . در همين حال امريكابيها هو اپيماي مسافربري ايران را با 400 مسافر بر خلاف تمام مو ازين و حقوق بين الملل ،با شلیك 2 فروند موشك از رزمناو وینسنس ، سرنگون كردند . این حادثه پیام روشن و قاطع آمریكا مبنی بر تشديد جنگ عليه ايران بود . چنانكه ريگان اظهار كرد :" اين فاجعه ضرورت دستيابي به برقراري صلح را با حداكثر شتاب دو چندان ساخته است " . بنا به ملاحظات جديد و احتمال تداوم و هجومهاي عراق و همچنين

تشدید فشار بین المللی علیه ایران ،امام خمینی با یك تصمیم شجاعانه که شرایط خاص اقتصادی و نظامی ضرورت أن را پيش أورد . قطعنامه 598 را پذيرفت . رهبر پذيرش قطعنامه را لازم دانست و در عين حال كاسه به را سرکشیدن زهر از فاصله پذیرش قطعنامه از جانب ایران تا برقراري رسمي و عملي قطعنامه ( 67/5/29 ) عراق بر خلاف تبلیغات صلح طلبانه قبلی ،دست به یك سلسله عملیات و حملات زد . هدف عراق از این اقدام وارد كردن ضربه سنگین نظامی به ایران ، اشغال سرزمین و به اسارت گرفتن شمار بیشتری از نظامیان ایرانی بود تا به گر دد برتري مو قعیت مذاكر ات هنگام برخوردار از امام خميني طي پيامي سپاه و بسيج را به دفاع در وضع فوق العاده پيش آمده فراخواند . در اسرع وقت سيل نيروهاي بسيجي ، عراق را مجبور به عقب نشيني كردند. همين نيروها طي يك هفته تلفات و خسارتهاي سنگینی به نیروهای عراق وارد ساختند " . هنوز در جنوب ارتش عراق به طور کامل تا خط مرزی عقب نرفته بودند که در مورخه 3/67/5/ گروهی که اسم مجاهد بر خود گذاشته بودند همراه با ارتش عراق هجوم مشترك خود را از طريق سرپل زهاب به طرف شهر كرند أغاز كردند . آنان كه در طول جنگ با جاسوسي عراق را ياري مي كردند، عمليات خود را با نام " فروغ جاويدان " و با هدف براندازي نظام أغاز كردند و و ضعیت نظامی ایران را به دلیل هجومهای پی در پی عراق و پذیرش قطعنامه 598 از هم پاشیده تصور می نمودند . يورش أنان توسط نيرو هاي مردمي و نيرو هاي مسلح تحت عنوان " عمليات مرصاد "در هم شكست و قوایشان متلاشی شد و باقیمانده آنان به عراق فرار کردند. در تاریخ 1367/5/29 در اجرای قطعنامه میان شد اعلام بس آتش عراق امام در 67/10/13 با ارسال پیامي خاص براي گورباچف رئيس جمهور اتحاد جماهير شوروي شكست كمونيسم را اعلام ، وي و جامعه شوروي را به جاي تمايل به غرب به تفكر به اسلام دعوت نمود . حدود يك ماه بعد شورادنادزه وزیر خارجه شوروي پاسخ را تسلیم امام نمود و بر حسن روابط دو کشور تاکید داشت . اصلي نكته نكردند توجه پیام اوایل خرداد 1368 به ناگاه خبر عمل جراحی امام پخش شد و در حالی که در سراسر کشور مراسم دعا ادامه داشت و مسئولان در تدارك مراسم سالگرد 15 خرداد بودند ، گوینده با صدایی سوزان در گذشت این رهبر کهنسال را که تمام قدرت کشور را در اختیار داشت ، اعلام کرد و میلیونها نفر در مراسم تشییع که سه روز ادامه داشت شركت كردند . وصيت نامه سياسي الهي هشتاد و چند صفحه اي امام به وسيله رئيس جمهور در اجتماعی از شورای نگهبان و مجلس خبرگان و نمایندگان و وزرا که در مجلس شورای اسلامی بلافاصله تشكيل شد قرائت گرديد: امام براي حفظ جمهوري اسلامي راه آينده را ترسيم نموده و همه طبقات را به ائامه مبارزه و پیمودن راه اسلام دعوت نموده بود . در همان روز در حالی که رادیوهای خارجی خبر از پایان جمهوري اسلامي مي دادند ،مجلس خبرگان آيت الله سيد علي خامنه اي جانباز را كه هشت سال در سمت رياست جمهوري قرار داشت ، و مجتهدي با فراست و مورد توجه و اطمينان امام بود ، به عنوان رهبر برگزيد و به همه شايعات و تزلزلها پايان داد . اصلاحات قانون اساسي كه با فرمان امام به وسيله هيئتي 25 نفره رسیدگی می شد ، به همراه انتخابات ریاست جمهوری جدید در 6 مرداد 1368 به همه پرسی گذاشته شد و به تصویب رسید . در اصلاحات انجام شده ، مرجعیت از شرایط رهبری حذف و اختیارات آن به رئیس جمهور واگذار شد . در قوه قضائیه هم یك نفر در راس قرار گرفت و شورا منحل گردید . مجمع تشخیص مصلحت نظام با اعضاي ثابت و متغير أن منتخب رهبر پيشبيني آقاي هاشمي رفسنجاني رئيس جمهور جديد بازسازي كشور را در برنامه عمراني پنجساله اول قرارداد و دنبال نمود و در عين حال براي اجراي تمام بندهاي قطعنامه 598 تلاش نمود . صدام حسين حاكم عراق كه از جنگ طولانی با ایران بجز خسارات سنگین و تلفات انسانی دو کشور نتیجه ای نگرفته بود و ماجراجویی ديگري را براي همسايه جنوبي در سر مي پروراند ، مكاتباتي را با رئيس جمهور ايران شروع نمود و در آخرین نامه پذیرفت که قرارداد 1975 م. مرزي در مورد اروندرود را بپذیرد و به سرعت مناطق اشغالی را ترك نمايد و آسراء را أزاد سازد و تصريح نمود كهتمامي خواسته هاي ايران را پذيرفته است . در اين جهت شروع دهها هزار اسير دو طرف مبادله و قواي جمهوري اسلامي در مرزهاي بين المللي مستقر شدند . عدم موفقيت عراق در جنگ با ایران و باقی ماندن مشکلات جغرافیای سیاسی و تصور قدرتمندی این کشور ،عراق بعد از جنگ را در شرایط ویژه ای قراد داد . حمایت فوق العاده غرب وشرق از عراق در زمینه تسلیحات به خصوص سلاحها و تجهيزات پيشرفته كشتار جمعي و همكاري با اين كشور براي دستيابي به سلاحهاي غير متعارف وحتي ايجاد زمينه مناسب براي ساخت سلاحهاي اتمي ، به همراه جنبه هاي رواني سران رژيم عراق ،مجموعا" توانى متراكم و تهديد كننده از عراق ساخته بود كه كشورهاي منطقه و همجوار خصوصا" عربستان و اسرائیل را مورد تهدید جدی قرار می داد . این مسئله با تجاوز عراق به کویت به وقوع پیوست . این اقدام زمینه ای شد که حامیان عراق ،که صرفا" برای مقابله با انقلاب اسلامی رژیم صدام را به شدت

تجهيز كرده بودند ، پس از پايان جنگ اوضاع را مساعد ديدند تا آنچه را با ثروت كشورهاي حوضه خليج فارس در اختيار عراق گذاشته اند ، مجددا" با امكانات همين كشورها همه را منهدم سازند . انهدامي كه طي چندين سال گذاشته ادامه داشته و دارد . با آزادي كويت ، صدام را حفظ كردند تا حكومت هوادار ايران در عراق شكل نگريد . ايران در اين جنگ بي طرف ماند و در صدد انتقام بر نيامد و هزاران عراقي براي نجات خود به جمهوري اسلامي ايران پناهنده شدند . در پيگيري اجراي قعطنامه 598 دبير كل سازمان ملل متحد بالاخره رسما" عراق را متجاوز شناخت ولي در مورد مسئله پرداخت خسارت ، كه حدود هزار ميليارد دلار مورد ادعاست ، ترتيبي داده نشد . روابط با عربستان بهبود يافت و حجاج ايراني امكان انجام اين فريضه را بيدا

با استقرار نظام اسلامي بهدستامام خميني در ايران تحولاتي در ابعاد مختلف در كشور روي داد كه مي توان ثر شراتش ،استقلال ، و تحول در بعد فرهنگي و نفي مظاهر كفر و ظلم را نام برد . در واقع جنگ تحميلي هشت ساله بهايي بود كه ايران در قبال انقلاب خود پرداخت و خسارتهاي كلان اقتصادي و خونهاي پاك بي شماري از جوانان را براي حفظ ارزشهاي انقلاب فدا كرد . گرچهايران با صرف بخش قابل توجهي از توان اقتصادي و اجتماعي كشور در جنگ تحميلي هشت ساله و ويرانيهاي ناشي از جنگ دچار كاهش رونق اقتصادي شد ولي با عزم و اراده ملي آحاد مردم و دولت و تصويب اولين برنامه توسعه اقتصادي و اجتماعي و فرهنگي در بهمن ماه 68 و متعاقب آن شروع برنامه پنج ساله دوم ، تحولات مهمي در كشور به وقوع پيوست . نرخ رشد جمعيت از 3/2 در صد به 1/7 در صد كاهش يافت . توليد ناخالص داخلي از رشد متوسط پيوست . نرخ رشد جمعيت از 3/2 در صد به 1/7 در صد كاهش يافت . توليد ناخالص داخلي از رشد متوسط جنگ تحميلي ، افزايش توليد محصولات مهم كشاورزي مانند گندم ، برنج و محصولات دامي و شيلات ، بالا رفتن محصولات صنعتي و معدني مثل ، فولاد ،آلمينيوم ،مس و پتروشيمي ،تقويت امكانات فعاليتهاي استخراج ، پالايش و فراوري نفت و گاز ،گسترش شبكه راههاي آسفالته و راه آهن ،تاسيس بنادر و تقويت امكانات فرودگاهي و حمل و نقل هوايي ، توسعه پست و مخابرات ، بندري و حمل و نقل دريايي ، گسترش امكانات فرودگاهي و حمل و نقل هوايي ، توسعه پست و مخابرات ، قواچاق توفيق در ساخت سدهاي بزرگ و استقرار تاسيسات عظيم انرژي و نيروگاههاي برق ، مبارزه با اعتياد و قاچاق



مواد مخدر و گسترش مراكز درمان و بازپروري معتادان ، مبارزه با بيسوادي ، گسترش تحصيلات عالي و تاسيس دانشگاهها و افزايش كمي دانشجويان و .... پيشرفتهايي صورت گرفت ، مخصوصا" تعاليم اسلام و به خصوص حفظ و قرائت قرآن در تمام سطوح جامعه گسترش چشمگيري يافت . در انتخابات خرداد 1376 رياست جمهوري ، آقاي سيد محمد خاتمي ، با داشتن سابقه و زارت فر هنگ و ارشاد اسلامي ، از بين چهار نفر كانديداي تاييد شده باشعار قانون گرايي و تشكيل جامعه مدني و احترام به حقوق و آزاديهاي انساني با بيست ميليون راي انتخاب گرديد . با برگزاري كنفرانس سران كشور هاي اسلامي در تهران و آغاز دوره سه ساله رياست ايران اسلامي بر اين كنفرانس ، توجه محافل سياسي جهاني به ايران معطوف شد . رئيس جمهور در سخنراني مجمع عمومي سازمان ملل بحث گفتگو تمدنها را عنوان نمود تا مبنايي براي نگرش به آزاديها و حقوق ، غير از آنچه غرب مي نگرد ، بيابد . با اعلام سياست تشنج زدايي ، روابط ايران با كشور هاي همسايه گسترش يافته است .

```
باستان شناسي (تا هزاره دوم ق.م.)
                                                            دكتر صادق ملك شهميرزادي
                                                           باستان شناسی (تا پایان عصر مفرغ)
                                                                  دكتر يوسف مجيدزاده
                                                                                          ايلام
                                                                  دكتر عبدالمجيد ارفعي
                                                                                      دولت ماد
                                                                   دكتر پرويز ورجاوند
                     هخامنشیان - سلوکیان - اشکانیان - طاهریان - صفاریان - سامانیان - غزنویان
                                                  دكتر عبدالحسين زرين كوب (شادروان)
ساسانیان - فتح ایران به دست مسلمانان در زمان خلفای راشدین - خلافت امویان و عباسیان - جانشینان
                                                    دكتر عباس زرياب خوئي (شادروان)
                                                                   علويان طبرستان - اسماعيليه
                                                         دكتر فاروق فرقاني (شادروان)
                            آل زيار و آل بويه - سلجوقيان - اتابكان و خوارزمشاهيان - امراي محلى
                                                       دكتر محمد ابراهيم باستاني پاريزي
                                                                                 ايلخانان مغول
                                                             دكتر محمد تقي امامي خوئي
                                                                                      تيموريان
                                                                  دكتر عبدالحسين نوايي
                                                                                      تركمانان
                                                           دكتر رضا رضازاده لنگرودي
                                                                                       صفويه
                                                                    دكتر احسان اشراقي
                                                                               افشاریه - زندیه
                                                                      دكتر رضا شعباني
                                                                                       قاجاريه
                                                               دكتر ناصر تكميل همايون
                                                                       پهلوي- جمهوري اسلامي
                                                              دكتر سيد جلال الدين مدنى
                                                             نقشه پایتختهای ایران در طول تاریخ
                                                                دكتر رحمت الله فر هودي
```

pymansetareh@yahoo.com